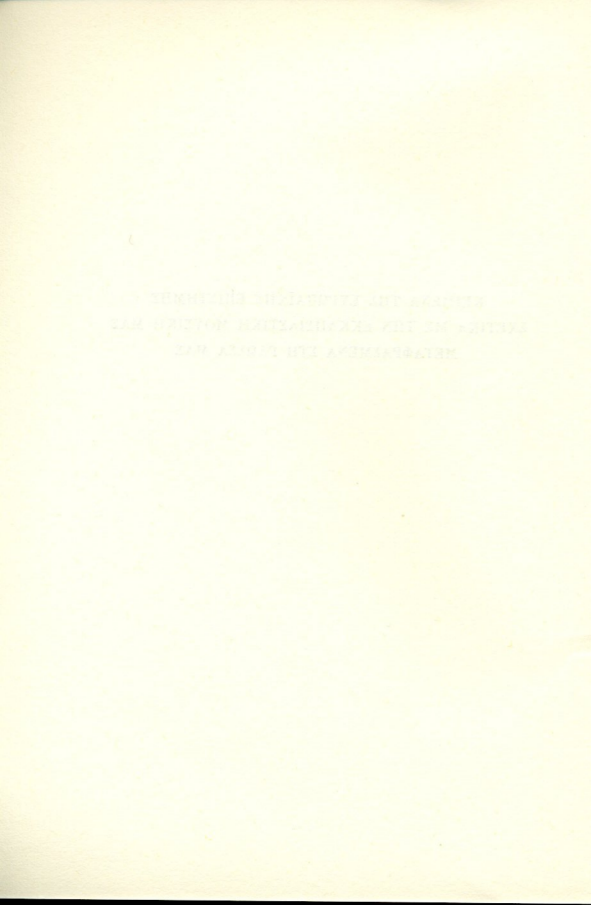
### ΜΕΛΕΤΕΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΜΟΥΣΙΚΗ ΑΙΕΥΘΥΝΤΗΣ: Π. Ε. ΦΟΡΜΟΖΗΣ

ΤΕΥΧΟΣ ΔΕΥΤΕΡΟ

П. Е. ФОРМОХН

### ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΗΣ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ ΣΧΕΤΙΚΑ ΜΕ ΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΜΟΥΣΙΚΗ ΜΑΣ ΜΕΤΑΦΡΑΣΜΕΝΑ ΣΤΗ ΓΛΩΣΣΑ ΜΑΣ

ΕΚΛΟΤΙΚΟΣ ΟΙΚΟΣ ΒΑΣ. ΡΗΓΟΠΟΥΛΟΥ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 1968



### ΜΕΛΕΤΕΣ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΜΟΥΣΙΚΗ ΑΙΕΥΘΥΝΤΗΣ: Π. Ε. ΦΟΡΜΟΖΗΣ

ΤΕΥΧΟΣ ΔΕΥΤΕΡΟ

П. Е. ФОРМОХН

# ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΗΣ ΕΥΡΩΠΑΪΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ ΣΧΕΤΙΚΑ ΜΕ ΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΜΟΥΣΙΚΗ ΜΑΣ ΜΕΤΑΦΡΑΣΜΕΝΑ ΣΤΗ ΓΛΩΣΣΑ ΜΑΣ

ΕΚΛΟΤΙΚΟΣ ΟΙΚΟΣ ΒΑΣ. ΡΗΓΟΠΟΥΛΟΥ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 1968

## MEARTES HA THE EXKAHSIASTIKH MOYSIKH ARTGOVERS HE E COPROZES

DESTRUCTION OF THE PROPERTY OF

H. E. WOFMOZH

# KEIMENA THE EYPOHAÏKHE EHIETHMHE EX ETIKA ME THE EKKAHEIAETIKH MOESTIKH MAS METAOPAEMENA ETH FÄREEA MAE

EKAOTIKOE OIKOE BAZ FHIOHOTAGT GEZZAAGSZEE 1968 ΣΤΗΝ ΤΡΑΠΕΖΑ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ Μ' ΕΥΓΝΩΜΟΣΥΝΗ TEMN TRANSSA THE EXAMOSE M' SYCHHOLEVAR

### ΠΡΟΛΟΓΟΣ

Στὰ δώδεκα τεύχη ποὺ θὰ δημοσιεύσουμε, μὲ τὴ θέληση τοῦ Θεοῦ, στὴ σειρὰ «Μελέτες γιὰ τὴν ἐκκλησιαστική μουσική», δὲν ἐπιδιώκουμε βέβαια νὰ ὑποδείξουμε λύσεις στὰ πολλὰ καὶ πολύπλοκα προβλήματα τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς μας. 'Απλᾶ ἐπιθυμοῦμε νὰ συντελέσουμε νὰ κατανοηθῆ καὶ στὴν περιοχή της, πὼς μόνο μὲ ψυχικὴ ἐπαφὴ καὶ πνευματικὴ συνεργασία θὰ ἦταν δυνατὸ ν' ἀναχθοῦμε στὴν «ἀληθινὴ πίστη», ἀφοῦ περάσουμε τὸν κοπιαστικὸ δρόμο, ὅπου θ' ἀναλωθοῦν ζωὲς δλόκληρες μὲ πολικὸ ἄστρο τὴ λαχτάρα γιὰ τὴν ἀλήθεια καὶ τὸ ὡραῖο.

Στὸν κοπιαστικό αὐτό δρόμο ἔνα σημαντικό τμῆμα ἀποτελοῦν, χωρὶς ἄλλο, κι οἱ προσπάθειες τῆς εὐρωπαϊκῆς ἐπιστήμης, καὶ τὸ δεύτερο καὶ τὸ τρίτο
τεῦχος τῆς σειρᾶς, εἰσαγωγικὰ στὸ τέταρτο μὲ τὸν τίτλο «Αἰσθητικὴ τῆς
Θείας Λειτουργίας στὴν 'Ορθόδοξη 'Ελληνικὴ 'Εκκλησία», παρέχουν ἴσως
ἀμυδρὴ εἰκόνα, πόσα θὰ ἡταν δυνατὸ νὰ ἀφεληθοῦμε κι ἀπ' αὐτές, ἄν δὲν πα-

ραλείψουμε νὰ τὶς μελετήσουμε.

### 20TOLOGII

In idealizat rely and the demonstrance, or all belong not the design and only or design of the desig

L'es sommétens effe éléme for atmaneur ration d'actions par le comment de la lair de la commente effe élément de la comment de la lair de la la

### ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΗΣ ΕΥΡΩΠΑ Ι·ΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ ΣΧΕΤΙΚΑ ΜΕ ΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΜΟΥΣΙΚΗ ΜΑΣ ΜΕΤΑΦΡΑΣΜΕΝΑ ΣΤΗ ΓΛΩΣΣΑ ΜΑΣ

Γιὰ τοὺς μελετητάς, ποὺ παρακολουθοῦν τὴν προσπάθειά μας καὶ δὲν εἶναι σὲ θέση νὰ μεταχειρισθοῦν ξένα κείμενα σχετικὰ μὲ τὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσική μας, θὰ δημοσιεύουμε κάθε τόσο μεταφράσεις ἀπὸ ἱστορικές, θεωρητικές, ἢ μουσικολογικὲς μελέτες. Οἱ ἐργασίες αὐτές, μὲ τὴν πληρότητά τους καὶ τὸν πλοῦτο τους, κι ἀκόμα μὲ τἰς διαφορές τους καὶ τὶς ἀντιφάσεις τους πολλὲς φορές, ἔγιναν αἰτία νὰ ἐντείνουμε τὴν προσοχή μας, νὰ μάθουμε καὶ νὰ σκεφθοῦμε· νὰ ἐπιμείνουμε τέλος στὶς λεπτομέρειες, γιατὶ καταλήξαμε στὴν πεποίθηση, πὼς μόνο ἄν ἐκεῖνες ὁρισθοῦν καὶ φωτισθοῦν, ὅσο αὐτὸ εἶναι δυνατό, μποροῦμε νὰ ἐλπίζουμε, πὼς θὰ παραμένουμε πάντα στὸν ὀρθὸ καὶ στέρεο δρόμο τῆς ἐπιστήμης.

Ό δημιουργὸς τῆς νεοελληνικῆς ἐπιστήμης στὴν περιοχὴ τῆς φιλολογίας, ὁ πρῶτος πραγματικὰ πνευματικὸς ἄνθρωπος παραστάτης τοῦ μεγάλου ποιητοῦ μας, τοῦ Σολωμοῦ, ὁ Γιάννης ᾿Αποστολάκης, στὴν ὑποδειγματικὴ προσπάθειά του νὰ ὁρίση τὸ κείμενο τοῦ δημοτικοῦ τραγουδιοῦ μας, ἀπέδειξε τὴ σημασία τῆς ἐπιμονῆς στὴ λεπτομέρεια. Ὁ ὑπέροχος νεοελληνικὸς ἐπιστημονικὸς δρόμος, ποὺ ἀνοίχθηκε μπροστά μας μὲ τὶς ἐργασίες του, χαρακτηρίσθηκε βέβαια ἀπὸ φιλόλογο μὲ μικρὴ ψυχικὴ ἀντοχὴ «μακρὰ ὁδὸς ἀπανδόκευτος» — «βίος ἀνεόρταστος», κανένας ὅμως δὲν θὰ μποροῦσε σήμερα ν᾽ ἀρνηθῆ¹, πὼς ὁ κοπιαστικὸς δρόμος τοῦ Γιάννη ᾿Αποστολάκη, ὰν ἀποφασίζαμε νὰ τὸν ἀκολουθήσουμε, ἀφοῦ θὰ μᾶς λύτρωνε σιγὰ-σιγὰ ἀπὸ τόσες καὶ τόσες «κενὲς ἔννοιες», ποὺ ὑψώνονται κίνδυνος νὰ πνίξουν τὴν ὑπόστασή μας, θὰ μᾶς ὁδηγοῦσε στὴ μεγάλη καὶ μοναδικὴ ἑορτὴ κι εὐτυχία, νὰ χαροῦμε μιὰ μέρα τὸν πλοῦτο τῆς ζωῆς τοῦ λαοῦ μας, καὶ μαζὶ τὸ μεγάλο καὶ πρῶτο καλό, τὸν πλοῦτο τῆς γλώσσας μας καὶ τῆς μουσικῆς μας.

<sup>1.</sup> Βλ. Δ. Α. Πετροπούλου, καθηγητοῦ τῆς θρησκείας τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων, τοῦ ἰδιωτικοῦ αὐτῶν βίου καὶ τῆς λαογραφίας στὸ Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, «ὁ Γιάννης ᾿Αποστολάκης καὶ τὸ δημοτικὸ τραγούδι», «Ἑλληνικὴ Δημιουργία», ᾿Αθῆναι, 1953, σελ. 487 κ.ἔξ. (=Πελοποννησιακὴ Ἑστία, Β, ᾿Αθῆναι, Νοέμβριος 1953).

Μὲ τὶς μελέτες γενικά, καὶ μ' ὅ,τι ἄλλο δημοσιεύουμε γιὰ τὴν ἐκκλησιαστική μουσική μας, ἐπιθυμοῦμε νὰ συντελέσουμε, ὥστε τὰ σχετικὰ προβλήματα ν' ἀντιμετωπισθοῦν σὲ μιὰν ἀνάλογη περιοχή. Τὸν κίνδυνο, μήπως οἱ ἀτέλειωτες λεπτομέρειες ἀδυνατίσουν τὴν ἱκανότητά μας γιὰ σταθερὴ ἀξιολογικὴ θεώρηση, ἀντιμετωπίζουμε μὲ τὴ φροντίδα νὰ μὴ λησμονοῦμε πάντα τὸ ἐρώτημα: σὲ τἱ ἀποβλέπουμε τελικὰ μὲ τἰς δημοσιεύσεις αὐτές;

'Η διαπότιση τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς ἐπάνω στὴ γῆ ἀπὸ τὸν Θεῖο Κόσμος τοῦ Χριστοῦ καὶ τοῦ Χριστιανισμοῦ, σὲ βαθμὸ ποὺ ὁ ἕνας Κόσμος ν' ἀποτελῆ ἄμεση συνέχεια τοῦ ἄλλου καὶ νὰ ἔχη τὴ δύναμη νὰ διαμορφώνη ἀδιάκοπα στὴ ζωὴ τὴν αἰώνια μορφὴ τοῦ ἀνθρώπου, πιστεύουμε πὼς πρέπει νὰ παραμένη τὸ πολικὸ ἄστρο στὴν προσπάθεια τοῦ ἀνθρώπου. Γιὰ τὴν διαπότιση αὐτὴ ἡ Θεία Λειτουργία ἀποτελεῖ βασικὴ συμβολή, καὶ στὴ Θεία Λειτουργία ἡ ψαλμωδία πρέπει νὰ εἶναι πάντα σὲ θέση νὰ συγκινῆ καὶ νὰ συνεπαίρνη τὴν ἀνθρώπινη ψυχή, κι ἔτσι νὰ συντελῆ τὸ χριστιανικὸ περιεχόμενο κι ἡ χριστιανικὴ μορφὴ νὰ ἐπιδροῦν ὁλοκληρωμένα στὸν ψυχικὸ κόσμο τοῦ πιστοῦ.

Μὲ τὴν πίστη αὐτὴ ἡ συμβολή μας στὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ συμμετέχει σ' ὅ,τι ἀπετέλεσε τὴν ἐθνικὴ φιλοτιμία μας καὶ τὴν ἐθνικὴ ὑπερηφάνειά μας, καὶ μαζὶ τὸ κίνητρο σὲ κάθε ἐκδήλωσή μας. Ξεκινήσαμε, δηλαδή, μὲ τὴν πεποίθηση καὶ μ' αὐτὴν πάντα συνεχίζουμε, πὼς μὲ σταθεροὺς πόλους στὴν προσπάθειά μας ἀπὸ τὴ μιὰ μεριὰ τὴν αἰώνια μορφὴ τοῦ ἀνθρώπου, ποὺ μὲ τόσους ἀγῶνες ἐπέτυχαν νὰ ὑψώσουν μιὰ γιὰ πάντα στὰ βαθύτερα τῆς ἀνθρώπινης ψυχῆς οἱ ὑπέροχοι πρόγονοί μας, κι ἀπὸ τὴν ἄλλη τὴν ἐπίμονη καὶ συνεχὴ ἀγωνία νὰ φωτίσουμε τὴ λεπτομέρεια, κάθε πτυχὴ στοὺς ποικίλους κύκλους τῆς ζωῆς μας — κι αὐτὸ γίνεται μόνο μὲ τὴν ἐπιστήμη καὶ τὴν τέχνη, ποὺ ἔχουν τὴ δύναμη κάθε φορὰ νὰ βεβαιώνουν καὶ νὰ στερεώνουν μέσα μας τὴν ὕπαρξη τῆς αἰώνιας μορφῆς τοῦ ἀνθρώπου — θὰ φθάναμε ἴσως κι ἡμεῖς τελικὰ στὴ χαρὰ νὰ προσφέρουμε συνολικὰ τὴ συμβολή μας στὴν παγκόσμια σήμερα κίνηση γιὰ συνεργασία τῶν ἀνθρώπων ὅλης τῆς γῆς, μὲ κυρίαρχη τὴν ὑψίστη ἀρετή, τὸν ἀνθρωπισμό.

Γιὰ τὶς λεπτομέρειες στὴν περιοχὴ τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς θὰ γίνη ἀνάγκη πολλὲς φορὲς νὰ συζητήσουμε καὶ μὲ τὸν εἰδικὸ ἐργάτη τῆς ἐπιστήμης καὶ τὸν καλλιτέχνη τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, καὶ μὲ τἰς μεταφράσεις, ποὺ ἀρχίζουμε νὰ δημοσιεύουμε, θέλουμε καὶ ἔμπρακτα νὰ βεβαιώσουμε, πόσο λαχταροῦμε νὰ συμμετάσχουν στὴ συζήτηση καὶ νὰ ἐργασθοῦν ὅλοι ὅσοι πιστεύουν, πὼς ἡ ἐπιστημονικὴ κι ἡ καλλιτεχνικὴ ἀναγνώριση τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς μας θὰ συντελοῦσε νὰ αἰσθαν-

θοῦμε πιὸ καθαρὴ καὶ πιὸ πλούσια ψυχικὰ τὴ ζωή μας, καὶ πρὶν ἀπ' ὅλα γεμάτη ἀγάπη. Γιατὶ ἡ ἀγάπη ἀποτελεῖ τὴν οὐσία τῆς χριστιανικῆς ἀδῆς, ὅπως γράφει ὁ Βάλτερ Βιόρα, ἡ ἀγάπη, «ὂ ἐστὶν σύνδεσμος τῆς τελειότητος», καθὼς διδάσκει ὁ Παῦλος. ᾿Αλλὰ θὰ τὸ ἐπαναλάβουμε: Εἰναι ἡ ὥρα, καὶ εἰναι ἴσως ἀπόλυτη πιὰ ἀνάγκη νὰ προσευχηθοῦμε ὅλοι μαζὶ τὴ δέηση τοῦ Χριστοῦ: «Δεήθητε οὖν τοῦ κυρίου τοῦ θερισμοῦ ὅπως ἐργάτας ἐκβάλη εἰς τὸν θερισμὸν αὐτοῦ».

Τὸ κύριο ἔργο γιὰ τὴν ἐκκλησιαστική μουσική μας στοὺς κύκλους τῆς εὐρωπαϊκῆς ἐπιστήμης παραμένει ὢς σήμερα τὸ βιβλίο τοῦ Αὐστριακοῦ μουσικοῦ καὶ μουσικολόγου, καθηγητοῦ στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ "Οξφορντ, Έγκον Βέλλες - (Egon Wellesz) μὲ τὸν τίτλο «Ίστορία τῆς βυζαντινής μουσικής καὶ ὑμνογραφίας» - (A History of Byzantine Music and Hymnography)2. Τὸ βιβλίο αὐτὸ δημοσιεύθηκε σὲ πρώτη ἔκδοση τὸ 1949, καὶ δέκα περίπου χρόνια ἀπετέλεσε τὸ βασικὸ ἐγχειρίδιο γιὰ τὶς σχετικές μελέτες. ή σημαντική διως τελευταία πρόοδος της επιστήμης στά βασικά προβλήματα τοῦ μουσικοῦ κειμένου τῶν ὕμνων καὶ γενικώτερα τῆς Θείας Λειτουργίας ἀνάγκασε τὸν Αὐστριακὸ μουσικὸ νὰ δημοσιεύση τὸ 1961 δεύτερη ἔκδοση τοῦ ἔργου του, μὲ οὐσιαστικές προσθήκες. Είδικά, στή νέα αὐτή ἔκδοση, πραγματεύθηκε γιὰ δεύτερη φορὰ μὲ χαρακτηριστικὴ ἐπέκταση τὰ κεφάλαια γιὰ τὴ Λειτουργία καὶ τὴ βυζαντινὴ σημειογραφία, κι ἀκόμα προσέθεσε νέα κεφάλαια γιὰ τὸ μελισματικὸ ὕφος καὶ γιὰ τὸ λειτουργικὸ ἄσμα. Μὲ τὶς προσθῆκες αὐτὲς προσπάθησε νὰ καλύψη όλόκληρο τὸ πεδίο τῆς βυζαντινῆς μουσικολογίας, κι ἔτσι ἡ δεύτερη αὐτὴ ἔκδοση είναι, χωρὶς ἄλλο, ἀπαραίτητη ὅχι μόνο γιὰ τοὺς είδικοὺς τῶν βυζαντινών σπουδών, παρά καὶ γιὰ τοὺς μελετητάς τῆς Λειτουργίας στὶς άνατολικές ὀρθόδοξες Ἐκκλησίες.

Τὴν πρώτη ἔκδοση τοῦ ἔργου ἔχει μεταφράσει στὴ γλώσσα μας ὁ σεβασμιώτατος μητροπολίτης Σερβίων καὶ Κοζάνης Διονύσιος Λ. Ψαριανός,χωρὶς νὰ δημοσιεύση τὴ μετάφρασή του³. Ἡμεῖς παραθέτουμε σήμερα μόνο τὴ μετάφραση τῆς Εἰσαγωγῆς ἀπὸ τὴ δεύτερη ἔκδοση, καὶ πιστεύουμε πὼς θ' ἀποτελέση πραγματικὸ ἀπόκτημα τῆς ἑλληνικῆς βιβλιογραφίας ἡ μετάφραση καὶ δημοσίευση ὁλόκληρου τοῦ ἔργου.

Γιὰ τὸν "Εγκον Βέλλες βλέπε: «Μελέτες γιὰ τὴν εὐρωπαϊκή μουσική», διευθ.
 Π. Ε. Φορμόζης, τεῦχος πρῶτο, Θεσσαλονίκη 1966, ἐκδ. Β. Ρηγοπούλου, σελ. 99.

Βλ. τὴν τελευταία προσθήκη στὸ τεῦχος μὲ τὸν τίτλο: Ἡ θέση τῆς ἐλληνικῆς ἐπιστήμης στὴν προσπάθεια τῶν ξένων.

## EGON WELLESZ, A HISTORY OF BYZANTINE MUSIK AND HYMNOGRAPHY. OXFORD, 1961. SECOND EDITION REVISED AND ENLARGED. CLARENDON PRESS.

### ΕΙΣΑΓΩΓΗ

### ΟΙ ΜΕΛΕΤΕΣ ΓΙΑ ΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΉ ΜΟΥΣΙΚΉ ΚΑΙ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑ ΜΙΑ ΕΠΙΣΚΟΠΉΣΗ

### Ι. Η ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΟΥΣΙΚΗ

Τὸν ὅρο «βυζαντινή μουσική» μεταχειρίσθηκαν νεώτεροι φιλόλογοι γιὰ τὶς ἀνατολικὲς ἐκκλησιαστικὲς ψαλμωδίες, ποὺ ψάλλονταν μὲ ἑλληνικά κείμενα, και για ενα άλλο ακόμη είδος μελωδίες, με κείμενο τελετουργικά ποιήματα, προορισμένες σὲ διάφορες τελετὲς νὰ τιμήσουν τὸν αὐτοκράτορα, τὴν αὐτοκρατορική οἰκογένεια καὶ τοὺς ἀξιωματούχους έκκλησιαστικούς λειτουργούς της ὀρθόδοξης Έκκλησίας. Ο περιορισμός τοῦ ὅρου μόνο στὰ δυὸ αὐτὰ εἴδη δὲν εἶναι βέβαια ἀπόλυτα ἀκριβής, γιατί ἔτσι ἀποκλείεται ή βυζαντινή κοσμική μουσική, πού σ' αὐτήν συχνά άναφέρονται οί Χριστιανοί συγγραφείς κι οί Βυζαντινοί ίστοριογράφοι. Ύπολείμματα όμως τῆς κοσμικῆς αὐτῆς μουσικῆς δὲν ἔχουν ὡς σήμερα διασωθή, κι ὅ,τι γνωρίζουμε γι' αὐτή προέρχεται ἀπὸ τοὺς Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας καὶ τοὺς Βυζαντινοὺς χρονογράφους, ποὺ παρέβαλαν πολλὲς φορές την κακή ἐπίδραση τῆς θεατρικῆς μουσικῆς μὲ τὸ ἐξαγνιστικὸ πνεύμα της ίερης μουσικής της ἐκκλησίας. Ύπολείμματα βυζαντινών λαϊκών τραγουδιών μπορεί νὰ ὑπάρχουν στὴ σημερινὴ έλληνικὴ λαϊκὴ μουσική, δὲν ἔγινε ὅμως καμμιὰ ἀκόμη προσπάθεια νὰ μελετηθῆ ἀναλυτικά ή μελωδική σύνθεση τῆς νεοελληνικῆς μουσικῆς, κάτι ποὺ θὰ μᾶς βοηθούσε ν' άναλύσουμε καὶ νὰ διακρίνουμε τὰ διαφορετικὰ στρώματα στὸ ύφος της. Ἡ προσπάθεια αὐτὴ θὰ μᾶς παρείχε τὴ δυνατότητα νὰ συγκρίνουμε τὶς λαϊκὲς μελωδίες μὲ τὶς ἐκκλησιαστικές, καὶ νὰ προσδιορίσουμε αν ύπάρχη κάποια σχέση μεταξύ τους. Για όλ' αυτά είναι ανάγκη νὰ μεταχειρισθοῦμε κι ήμεῖς ἐδῶ τὸν ὅρο «βυζαντινή μουσική» μὲ τὸ ΐδιο περιορισμένο περιεχόμενο, ὅπως κι οἱ προκάτοχοί μας θὰ προσπαθήσουμε ὅμως νὰ προσθέσουμε μερικὲς πληροφορίες ἀπὸ φιλολογικὲς πηγές, ἔτσι ποὺ νὰ δώσουμε σαφέστερη εἰκόνα γιὰ τὴ θέση ποὺ κατεῖχαν στὴν ἀνατολικὴ αὐτοκρατορία καὶ τὰ δυὸ εἴδη: καὶ ἡ ἐκκλησιαστικὴ καὶ ἡ κοσμικὴ μουσική.

Σὲ τρία εἴδη πηγῶν βασίζονται οἱ γνώσεις μας γιὰ τὴ «βυζαντινὴ μουσική»:

- 1. Σὲ χειρόγραφα, ποὺ περιλαμβάνουν (α) συλλογὲς ἐκκλησιαστικῶν ὕμνων, ψαλμωδίες σύμφωνα μὲ τὸ τυπικὸ τῆς Λειτουργίας καὶ ἄλλες λειτουργικὲς μελωδίες, (β) ἐπευφημίες καὶ πολυχρόνια ποὺ τὰ ἔψαλλαν ἐναλλασόμενα χορωδιακὰ συγκροτήματα, γιὰ νὰ τιμήσουν τὸν αὐτοκράτορα, τὴν αὐτοκράτειρα καὶ ὑψηλοὺς κρατικοὺς κι ἐκκλησιαστικοὺς λειτουργούς.
- 2. Σὲ διάφορες πραγματεῖες γιὰ τὴ θεωρία τῆς μουσικῆς καὶ γιὰ τὴν παρασημαντική της.
- 3. Σὲ περιγραφὲς κοσμικῶν κι ἐκκλησιαστικῶν τελετῶν καὶ ἑορτῶν, ποὺ συνοδεύονταν ἀπὸ ὕμνους, διάφορα ἄσματα καὶ ἐνόργανη μουσική.

Όπως καὶ σ' ὅλες τὶς ἄλλες μελέτες ποὺ ἀναφέρονται στὴν ἱστορία τῆς μεσαιωνικῆς μουσικῆς, ἔτσι καὶ στὴν περιοχὴ τῆς «βυζαντινῆς μουσικῆς» ἡ πρόοδος τῆς μελέτης ἐξαρτᾶται ἀπὸ δυὸ συντελεστάς: Πρῶτα πρέπει νὰ ὑπάρχη ἕνας ἀρκετὰ μεγάλος ἀριθμὸς χειρογράφων μὲ δείγματα μουσικῆς γραφῆς ἀπὸ διαφορετικὲς διαδοχικὲς ἐποχές, ποὺ νὰ καλύπτη ὅσο εἶναι δυνατὸ μεγαλύτερο μέρος ἀπὸ τὴν περιοχὴ εἰδικὰ ποὺ μελετοῦμε, κι ἔπειτα νὰ μποροῦμε νὰ καταλήξουμε σὲ συμπεράσματα στὴν προσπάθειά μας νὰ ἑρμηνεύσουμε τὰ ἀρχαιότερα στάδια τῆς μουσικῆς γραφῆς, σὲ σύγκριση μὲ τὸ τελικὸ στάδιο, ὁπότε ἡ ἀνάγνωσή της δὲν παρουσιάζει δυσκολίες.

Θὰ γίνη ἀνάγκη ν' ἀποδείξουμε ἀργότερα καθαρά, πὼς οἱ δυὸ αὐτοὶ συντελεσταὶ ἐπιβάλλουν κι ἄλλους περιορισμοὺς στὴν πρόοδο καὶ τὴν ἐπέκταση τῶν ἐρευνῶν μας. Πολλὰ ἀπὸ τὰ παλαιὰ μουσικὰ χειρόγραφα ἔχουν χαθῆ ἴσως νὰ ἔχουν καταστραφῆ στὴν ἐποχὴ τῆς εἰκονομαχίας, γιατὶ ἦσαν εἰκονογραφημένα. "Όμως πολλὰ χειρόγραφα ἀπὸ τὸν «δεύτερο χρυσὸν αἰώνα» τῆς βυζαντινῆς τέχνης, ἀπὸ τὸν ἔνατο αἰώνα ὡς τὰ πρῶτα χρόνια τὸν δέκατο τρίτο, ποὺ περιεῖχαν ὕμνους μὲ μουσικὰ σημαδόφωνα, ἔχουν διασωθῆ, κι ἀκόμα περισσότερα ἀπὸ τὴν τρίτη περίοδο, ἀπὸ τὸ χρόνο δηλαδὴ ποὺ κατέλαβαν τὴν Κωνσταντινούπολη οἱ Σταυροφόροι, τὸ 1204, ὡς τὸ τέλος τῆς αὐτοκρατορίας, τὸ 1453.

'Απὸ τότε ποὺ ἄρχισαν οἱ βυζαντινὲς μελέτες στὴ Δύση, οἱ διάφοροι

μελετηταί, που έρευνούσαν τὰ προβλήματα τῆς Λειτουργίας στὴν ἀνατολική Ἐκκλησία ἐνδιαφέρθηκαν γιὰ τὰ χειρόγραφα αὐτά. Ὁ κατάλογος τῶν σχετικῶν ἐπιστημονικῶν ἔργων ἀρχίζει ἤδη στὰ μέσα περίπου τὸν δέκατο ἔβδομο αἰώνα μὲ δυὸ ἐκδόσεις, ἀπ' ὅπου καὶ σήμερα ἀκόμη μπορούμε ν' άντλήσουμε πολύτιμες πληροφορίες γιὰ τὴ συμμετοχή τῆς μουσικής στή Λειτουργία της έλληνικής Έκκλησίας. ή πρώτη εκδοση είναι ή μελέτη του Λ. 'Αλλατίου μὲ τὸν τίτλο: «Δυὸ διατριβὲς γιὰ τὰ ἐκκλησιαστικά βιβλία των 'Ελλήνων» — (Leo Allatius' s de libris ecclesiasticis graecorum dissertationes duae (Paris, 1646) καὶ ἡ δεύτερη τοῦ Ι. Γκόαρ μὲ τὸν τίτλο: «Εὐχολόγιο ἢ τὸ τυπικὸ τῆς Ἐκκλησίας τῶν Ἑλλήνων» — (J. Goar's Εὐχολόγιον sive Rituale Graecorum (Paris, 1647), ύπόμνημα στὸ «Μέγα Εὐχολόγιον». Ο Α. Κίρχερ - (A. Kircher) τέλος, ένας καθόλου άξιόπιστος συμπιλητής, πραγματεύθηκε έπιπόλαια τὸ θέμα τῆς «βυζαντινῆς μουσικῆς» στὸ ἔργο του: «Ἡ παγκόσμια μουσουργία ή ή μεγάλη τέχνη της συμφωνίας καὶ διαφωνίας» — (Musurgia universalis sive ars magna consoni et dissoni), τόμ. 1. 7, σελ. 72-9 (Rome, 1650).

### ΙΙ. ΤΑ ΠΑΛΑΙΟΤΕΡΑ ΕΡΓΑ ΓΙΑ ΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑ

'Ο Μονφοκόν — (Montfaucon), ὁ πρωτοπόρος τῆς ἐλληνικῆς παλαιογραφίας, ὑπῆρξε ὁ πρῶτος μελετητής, ποὺ ἐπέστησε τὴν προσοχή μας στά βυζαντινά μουσικά σημαδόφωνα. Τὰ παραθέτει σ' ενα κατάλογο στήν «Έλληνική Παλαιογραφία» του — (Palaeographia Graeca (Paris, 1708) σελ. 231 κ. έξ.), χωρίς νὰ ἐπιχειρῆ νὰ τὰ μεταγράψη στή μουσική γραφή τῆς δυτικῆς Εὐρώπης. Μιὰ τέτοια πρώτη ἀπόπειρα φαίνεται νὰ ἔχη γίνει κάπου έβδομήντα χρόνια άργότερα άπό τὸν Μ. Γκέρμπερτ - (Μ. Gerbert), ήγούμενο τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου Βλασίου, ποὺ πραγματεύθηκε πλατύτερα τὸ θέμα τῆς μουσικῆς τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας στὸ δεύτερο τόμο τῆς μελέτης του: «Οἱ ὕμνοι καὶ ἡ ἱερὴ μουσικὴ ἀπὸ τοὺς πρώτους χρόνους τῆς Ἐκκλησίας ὡς σήμερα» — (De cantu et musica sacra, a prima eccliesiae aetate ad praesens tempus, (St. Blasien, 1774). 'Ο Γκέρμπερτ ἰσχυρίζεται μάλιστα στὸ ἔργο του αὐτό, πὸς ἐπέτυχε νὰ μεταγράψη μερικές ἀπὸ τὶς μελωδίες ἐπειδή ὅμως δὲν παραθέτει παραδείγματα τῆς ἐπιτυχίας του, δὲν μποροῦμε καὶ νὰ παραδεχθοῦμε τὸν ἰσχυρισμό του. Τὴν ίδια περίοδο, μιὰ ἄλλη πραγματεία, βασισμένη σὲ μεταγενέστερους θεωρητικούς τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς, βρίσκεται στὴν «Ίστορία τῆς πέρα ἀπὸ τὶς "Αλπεις Δακίας» τοῦ Φ. Ι. Σοῦλτσερ, ἀξιωματικοῦ τῆς επιμελητείας στὸν αὐστριακὸ στρατὸ — (F. G. Sulzer, Geschichte des transalpinen Daciens (Vienna, 1781-3), τόμ. ΙΙ, σελ. 430-547). Δὲν θὰ περίμενε κανεὶς νὰ βρῆ μιὰ εἰδικὴ διατριβὴ γιὰ τὴ μουσικὴ σ' ἔνα τέτοιο ἱστορικὸ βιβλίο, ἡ μελέτη ὅμως τοῦ Σοῦλτσερ πρέπει, χωρὶς ἄλλο, νὰ θεωρηθῆ ἀξιόλογη προσπάθεια γιὰ τὴν ἐπίλυση τῶν προβλημάτων τῆς τελευταίας περιόδου τῆς βυζαντινῆς παρασημαντικῆς.

Κι ένῶ ή μελέτη τοῦ Σοῦλτσερ ἔμεινε σγεδὸν ἀπαρατήρητη, μιὰ άλλη προσπάθεια, πού έγινε λίγα χρόνια άργότερα, είχε μεγαλύτερη απήχηση. Αὐτή ήταν ή πραγματεία τοῦ Γ. Α. Βιλλοτώ — (G. A. Villoteau) μὲ τὸν τίτλο: « Η θέση τῆς μουσικῆς τέχνης στὴν Αἴγυπτο» — (De l' état de l' art de musique en Égypte), ποὺ δημοσιεύθηκε, μαζὶ μὲ ἄλλες μελέτες γιὰ τὴ μουσική τῆς 'Ανατολῆς, στὸν τέταρτο τόμο τῆς «Περιγραφῆς τῆς Aἰγύπτου» — (Description de l' Égypte (Paris, 1799). Τὸ ἔργο τοῦ Βιλλοτώ ήταν ή πρώτη περιεκτική μελέτη για την έλληνική έκκλησιαστική μουσική, καθώς και για τη σημειογραφία της και τη θεωρία της. Γράφηκε άπὸ μουσικὸ μὲ πλούσιες γνώσεις καὶ κράτησε ξεχωριστή θέση στή μουσική φιλολογία ώς τὰ μέσα τὸν δέκατο ἔνατο αἰώνα. Ἡ πραγματεία τοῦ Βιλλοτώ είναι ή τελευταία στην πρώτη δμάδα μελετών για τη βυζαντινή μουσική. Περισσότερη πρόοδος, ίδιαίτερα στήν περισυλλογή πληροφοριών για τις άρχαιότερες φάσεις της έλληνικης έκκλησιαστικης μουσικῆς, δὲν μπορούσε νὰ είγε γίνη τὴν ἐποχὴ ἐκείνη, γιατὶ ἡ δυσκολία νὰ έρμηνευθούν τὰ μουσικὰ σημαδόφωνα φαίνονταν ἀνυπέρβλητη. Τὸ γεγονὸς αὐτὸ ἐξηγεῖ ὢς ἕνα βαθμὸ τὴν ἀπροθυμία ποὺ ἔδειχναν οἱ ἐπιστήμονες, όσοι συνέγραφαν ίστορία τῆς μουσικῆς, νὰ προχωρήσουν σὲ νέες **ἔρευνες σ' ἔνα θέμα μὲ τόσο μεγάλη ἔκταση, πού, ὅπως καὶ ὅλοι οἱ ἄλλοι** κλάδοι τῆς βυζαντινῆς τέχνης τὸν δέκατο ἔνατο αἰώνα, ἔμεινε τὸ μεγαλύτερο μέρος τῆς περιόδου αὐτῆς ἔξω ἀπὸ τὰ γενικὰ ἐνδιαφέροντα, καὶ γιὰ τὸ λόγο αὐτὸν ἀκόμα φαίνονταν νὰ εἶναι καταδικασμένο σὲ ἀποτυχία.

Χρειάζονταν καινούργια ὅθηση γιὰ νὰ ξαναζωντανέψη ἡ μελέτη τῶν βυζαντινῶν ὕμνων, κι αὐτὴ δόθηκε μὲ τὶς ἔρευνες στὴ βυζαντινὴ ὑμνογραφία τοῦ καρδινάλιου Πίτρα — (Pitra), κι ἰδιαίτερα μὲ τὴ δημοσίευση τῆς πραγματείας του: «Ἡ ὑμνογραφία τῆς ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας» — (Hymnographie de l' église grecque (Rome, 1867)), ὅπου ἐκθέτει κι ἐξηγεῖ τὴν ἀνακάλυψή του, πὼς οἱ ὕμνοι τῆς ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας εἴχαν συντεθῆ σὲ στροφὲς μὲ ἴσο μέτρο. Ἡ ἀνακάλυψη αὐτὴ ἔγινε τυχαῖα. Στὸ διάστημα ποὺ ὁ Πίτρα διέμενε στὴν Πετρούπολη, στὰ 1859, μελετοῦσε κάποιο χειρόγραφο, ὅπου ἀναγράφονταν ἕνας ὕμνος πρὸς τὴν Εὐλογημένη Παρθένο. Τοῦ κίνησαν τότε τὴν περιέργεια κάποιες κόκκινες τελεῖες στὸ κείμενο, ποὺ δὲν ξεχώριζαν μόνο τὶς διάφορες περιό-

δους, παρὰ σημάδευαν ἀκόμα καὶ φράσεις μὲ διαφορετικὸ μῆκος. Οἱ κόκκινες αὐτὲς τελεῖες βρίσκονταν στὰ ἴδια διαστήματα σὲ κάθε στροφή, καὶ πάντοτε ἀκολουθοῦσαν ὕστερα ἀπὸ τὸν ἴδιο ἀριθμὸ συλλαβῶν. Ὁ Πίτρα συνέχισε τὶς ἔρευνές του, ὁπότε βρέθηκε κάποιο ἄλλο ἀντίγραφο τοῦ ἴδιου ὕμνου, πολυτελέστερο, μὲ χρυσὲς τελεῖες στὶς ἴδιες, χωρὶς καμμιὰ διαφορά, θέσεις, ὅπου τὸ ἀπλὸ χειρόγραφο εἶχε κόκκινες τελεῖες. Ἡ ἀνακάλυψη ἤταν τώρα φανερὸ ποιὰ σημασία εἶχε. «Ὁ προσκυνητής», γράφει ὁ Πίτρα, «κατεῖχε τὸ συλλαβικὸ σύστημα τῶν ὑμνογράφων» ¹. ᾿Αφοῦ ἐξήτασε κατόπι ὁ καρδινάλιος περισσότερα ἀπὸ 200 χειρόγραφα, ἤταν πιὰ σὲ θέση νὰ βεβαιώση, πὼς οἱ βυζαντινοὶ ὕμνοι εἶχαν συντεθῆ σὲ μέτρα, βασισμένα ὅχι πιὰ στὴν ποσότητα τῶν συλλαβῶν, ὅπως γίνονταν στὴν ἀρχαία ἑλληνικὴ ποίηση, παρὰ στὴν ἀρχὴ τοῦ ἰσχυροῦ τονισμοῦ.

Ή ἀνακάλυψη τοῦ Πίτρα ἀπετέλεσε τὴν ἀρχὴ στὴ συστηματικὴ ἔρευνα τῆς βυζαντινῆς ὑμνογραφίας σχεδὸν κάθε μελέτη, ποὺ ἔχει γραφῆ πρὶν ἀπὸ τὴ δημοσίευση τῆς πραγματείας του, ἔχει σήμερα μόνο ἱστορικὴ σημασία ². Τοῦτο γίνεται φανερό, ὅταν σκεφθοῦμε πώς, τέσσερα μόνο χρόνια πρὶν δημοσιευθῆ ἡ Ύμνογραφία τοῦ Πίτρα, μιὰ μεγάλη ἐπιστημονικὴ αὐθεντία στὰ ζητήματα τῆς ἀνατολικῆς Λειτουργίας, ὁ Τζ. Μ. Νὴλ — (J. Μ. Neale), ἔγραφε στὸν πρόλογο ποὺ συνοδεύει τὶς μεταφράσεις του τῶν βυζαντινῶν ὕμνων: «"Ομως ὅταν ἐπιχειροῦμε νὰ μεταφράσουμε ἕνα ἑλληνικὸ κανόνα, ποὺ εἶναι σὲ πεζὸ λόγο — (μετρικοὶ ὕμνοι, ὅπως θ' ἀντιληφθῆ ὁ ἀναγνώστης, εἶναι ἄγνωστοι) —, πελαγώνουμε. Ποιό μέτρο νὰ μεταχειρισθοῦμε; Γιατί τοῦτο κι ὅχι ἄλλο; Θὰ μπορούσαμε ἴσως νὰ δοκιμάσουμε τὸν ρυθμικὸ πεζὸ λόγο, ὅπου εἶναι γραμμένο τὸ πρωτότυπο, καὶ νὰ τοῦ δώσουμε τέτοια μορφή, ποὺ νὰ ψάλλεται;» ³.

<sup>1.</sup> Bλ. Hymnographie κλ. σελ. 11.

<sup>2. &#</sup>x27;Ο Ισχυρισμός τοῦ Πίτρα, πὼς ὑπῆρξε ὁ πρῶτος ποὺ ἀνακάλυψε τὴ μετρικὴ δομὴ τῶν βυζαντινῶν ὕμνων, ἀμφισβητήθηκε ἀπό τὸν Β. Μάγερ — (W. Meyer (Speyer)) σ' ἔνα ἄρθρο του μὲ τὸν τίτλο «'Ο Πίτρα, ὁ Μόνε κι ἡ βυζαντινὴ τέχνη τῆς στροφῆς» — (Pitra, Mone und die byzantinische Strophik) — Sb. B.A. (1896) σελ. 49-66, ὅπου ἀποδεικνύει, πὼς ὁ Φ. Ι. Μόνε κατέληξε στὰ ἴδια συμπεράσματα μὲ τὸν Πίτρα δεκατέσσερα χρόνια νωρίτερα. 'Ο Β. Μάγερ παραθέτει ἕνα χωρίο ἀπό τὸν πρῶτο τόμο τοῦ ἔργου τοῦ Μόνε «Λατινικοὶ μεσαιωνικοὶ ὕμνοι» — (Lateinische Hymnen des Mittelalters (1853)) σελ. ΧΙ, ἀπ' ὅπου βεβαιώνεται, πὼς ὁ Μόνε πραγματικὰ ἀνακάλυψε τὴ ρυθμικὴ δομὴ τῶν ἀνατολικῶν καὶ τῶν δυτικῶν ὕμνων χωριστά, καὶ μερικὰ χρόνια πρὶν ἀπὸ τὸν Πίτρα. Δὲν συμφωνοῦμε ὅμως μὲ τὸν ἰσχυρισμὸ τοῦ Μάγερ, πὼς ὁ Πίτρα γνώριζε τὸ βιβλίο τοῦ Μόνε, κι είχε ἀσυνείδητα ἐπηρεασθῆ ἀπ' αὐτό, ὅταν ἔκανε τὴν ἀνακάλυψή του.

<sup>3.</sup> Βλ. J. M. Neale, Ύμνοι τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας — (Hymns of the Eastern Church (London, 1863)), σελ. ΧΙΙΙ. Ὁ Χάδερλυ (Hatherley) δὲν ἐπέφερε καμμιὰ μεταβολὴ στὴν τετάρτη πολυτελὴ ἔκδοση τοῦ ἔργου τοῦ 1882, μ' ὅλα ποὺ τότε εἴχε πιὰ καθιερωθῆ ἡ ρυθμικὴ θεωρία.

"Όταν ἡ ἀνακάλυψη τοῦ Πίτρα ἔγινε γνωστή, φάνηκε παράξενο, πῶς ἡταν δυνατὸ ἡ μετρικὴ δομὴ τῶν ὕμνων νὰ παραμείνη γιὰ τόσα χρόνια ἄγνωστη. Ὁ Γκόαρ τουλάχιστο εἶχε σαφὴ ἰδέα τῆς δομῆς τῶν ὕμνων, ὅταν ἔγραφε στὰ σχόλια τοῦ Εὐχολογίου του (1647) σελ. 434: «Βιβλία, μὲ μουσικὰ σημαδόφωνα γραμμένα κάτω ἀπ' ἐκεῖνο ποὺ πρόκειται νὰ ψάλλουν, σπανιώτατα προσβλέπουν ἢ καὶ ἔχουν οἱ "Ελληνες" γι' αὐτὸ αὐστηρὰ ἐντυπώνουν στὴ μνήμη τοὺς ὕμνους, καὶ τὰ λόγια καὶ τὸ μέλος, ἐνῶ ὅμως ψάλλουν καὶ μένουν σταθεροὶ στὸν ἀριθμὸ τῶν συλλαβῶν, ποικίλλουν τὸ κανονικὸ μὲ ἄλλες θέσεις τῆς φωνῆς, καὶ γι' αὐτὰ ἀναγράφουν σὲ ἄλλους ὕμνους ἀπαρχές" ἔτσι, μὲ τὸ νὰ ἀκολουθοῦν τὸν κανόνα αὐτῶν, γίνονται φανεροὶ ὅταν δὲν ψάλλουν ὀρθά. Οἱ ἀπαρχὲς αὐτὲς ὀνομάζονται Εἰρμοὶ ἢ ἕλξεις, γιατὶ ἐκείνους, ποὺ ἀκολουθοῦν τὸν τόνο τους, ἕλκουν στὸ δικό τους μουσικὸ ὕψος τῆς φωνῆς».

Όσα άναφέρει έδῶ ὁ Γκόαρ καλύπτουν όλόκληρη τὴν ἔκταση ποὺ είχε ή άνακάλυψη τοῦ Πίτρα καὶ σὲ μερικά σημεῖα προχωροῦν ἀκόμη παρὰ πέρα. Σὲ μιὰ κριτική γιὰ τὸ βιβλίο τοῦ Πίτρα, ποὺ πῆρε τὸν ὄγκο νέου ἀνεξάρτητου ἔργου 4, ὁ Χ.Μ. Στήβενσον — (H.M. Stevenson) προσπάθησε νὰ δώση ἀπάντηση στὴν ἀπορία, πῶς ἡ ἀνακάλυψη τοῦ Πίτρα παρέμεινε τόσα χρόνια ἄγνωστη. Όπως ἐξηγεῖ, ἀποτελοῦσε κοινὴ ἀντίληψη, πὸς οί υμνοι ήταν γραμμένοι σὲ κάποιο είδος «ρυθμικου πεζου λόγου», κι αὐτὸ γίνεται φανερὸ ἀπὸ διάφορα χωρία, ποὺ ἀπαντοῦμε καὶ στὰ δυό, καὶ στὰ ἀνατολικὰ καὶ στὰ δυτικὰ σχόλια τῶν ὕμνων. Ένα τέτοιο ὅμως ρυθμικὸ σχημα δὲν θεωροῦνταν ίκανοποιητική βάση γιὰ μιὰ ποιητική μορφή, πού γι' αὐτὴν δὲν μπόρεσαν νὰ βροῦν ἴχνη οὕτε ἀπὸ τὰ κλασικὰ μέτρα ούτε κι ἀπὸ τὸν λαϊκὸ βυζαντινὸ «πολιτικὸ στίχο», μὲ μόνη ἐξαίρεση τὴν περίπτωση τριών κανόνων τοῦ 'Αγ. Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ γιὰ τὰ Θεοφάνεια, τὸ Πασχα καὶ τὴν Πεντηκοστή, ποὺ ἦταν γραμμένοι σὲ ἰαμβικὲς στροφές. Γενικά οί διάφοροι ἐκκλησιαστικοὶ συγγραφεῖς είχαν τὴ γνώμη πώς τὰ ἐκκλησιαστικὰ αὐτὰ ἄσματα ὀνομάζονταν ὕμνοι, μόνο γιατὶ ψάλλονταν μὲ μελωδίες, ποὺ ἡ ἐπανάληψή τους ἐπέβαλε τὴν ἀνάγκη νὰ χωρίζεται ὁ ὕμνος σὲ τμήματα, δηλαδή σὲ στροφές. Πέρα ἀπὸ τὸν χωρισμὸ αὐτό, τὸν ἀναγκαῖο γιὰ τὴν ἐπανάληψη τῆς μελωδίας, θεωροῦσαν τοὺς ύμνους συνθέσεις πεζοῦ λόγου. Αὐτὸ μπορεῖ ν' ἀποδειχθῆ μ' ἕνα χωρίο άπὸ τὰ σχόλια τοῦ Θεοδώρου Προδρόμου γιὰ τοὺς ὕμνους τοῦ Κοσμᾶ

<sup>4.</sup> Βλ. Η. Μ. Stevenson, Ἡ ὑμνογραφία τῆς ἐλληνικῆς Ἐκκλησίας — (L' Hymnographie de l' église grecque), Revue des questions historiques (Paris,1876) σελ. 482-543. — Βλ. ἐπίσης Η. Μ. Stevenson — J. - Β. Pitra, Theodori Prodromi commentarios in carmina sacra melodorum Cosmae Hieros. et Ioannis Damasc., etc. (Rome, 1888).

ἀπὸ τὴν Ἱερουσαλήμ καὶ τοῦ Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ, ποὺ πρέπει νὰ ἔχη γραφῆ τὸν δωδέκατο αἰώνα. Μιλᾶ γιὰ τοὺς κανόνες τοῦ Κοσμᾶ, σὰν νὰ ἔχουν γραφῆ σὲ πεζὸ λόγο — (δίχα μέτρου). Ἡ ἴδια αὐτὴ ἄποψη ἐκφράζεται πέντε αἰῶνες ἀργότερα ἀπὸ ἕνα φιλόλογο στὴ δυτικὴ Εὐρώπη, τὸν Σ. Βάνγκνερεκ — (S. Wangnereck), ποὺ σχολίασε τὶς ἀδὲς τῶν Μηναίων δ.

### III. OI I. -B. $\Pi$ ITPA KAI B. KPI $\Sigma$ T

Πρίν προλάβουν οί βυζαντινολόγοι ν' άναγνωρίσουν τη σημασία πού είγε ή ἀνακάλυψη τοῦ Πίτρα, δημοσιεύθηκε ἄλλο ἕνα ἔργο μὲ τὸ ἴδιο θέμα. Τὸ ἔργο αὐτὸ ἦταν ἡ «Ἑλληνικὴ ᾿Ανθολογία χριστιανικῶν ποιημάτων» — (Anthologia Graeca carminum Christianorum), πού τὴ δημοσιευσαν οί Β. Κρίστ καὶ Μ. Παρανίκας — (W. Christ καὶ M. Paranikas), (Leipzig, 1871), καὶ ἀποτελεῖ ὡς σήμερα τὴν πιὸ πλούσια συλλογὴ ἀπὸ ἑλληνικὰ ἐκκλησιαστικὰ ποιήματα, ἀπὸ τοὺς πιὸ ἀρχαίους χριστιανικοὺς χρόνους ώς τη μεγάλη περίοδο της βυζαντινής ύμνογραφίας. ή συνεργασία σπουδαστοῦ έλληνικῆς καταγωγῆς, ποὺ είγε ἀνατραφῆ μὲ τὴν παράδοση τῆς ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, καὶ φιλολόγου τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, ποὺ εἰδικεύθηκε στὰ προβλήματα τῆς κλασικῆς προσωδίας, ἀποδείχθηκε ἐπιτυχημένη. 'Από τὸν Παρανίκα ἔμαθε ὁ Β. Κρίστ τὶς μελωδίες τῶν ὅμνων τῆς ἑλληνικῆς Ἐκκλησίας. "Όταν δοκίμασε νὰ τὶς ψάλη ὁ ἴδιος, πρόσεξε πώς συμπίπτουν οί μουσικές κι οί γλωσσικές φράσεις 6. "Ετσι έκανε τήν ίδια άνακάλυψη, ὅπως κι ὁ Πίτρα, δηλαδή διαπίστωσε τὴν ἰσοσυλλαβική δομή στὶς φράσεις σὲ κάθε στροφή τῶν ἀδῶν. "Όμως προχώρησε ἕνα βῆμα παραπέρα, κι ἀπέδωσε στὸ λεκτικὸ τονισμό τοῦ βυζαντινοῦ ὕμνου, έκεῖνο ποὺ κάνει στὴν κλασική ποίηση ὁ μετρικὸς τονισμός. Ἡ βασική άργη στην ύπόθεση αὐτη είναι όρθη, καὶ στὸ σημείο αὐτὸ ἔπρεπε νὰ σταματήση ὁ Κρίστ, ὅμως, καθώς ἦταν ἐπηρεασμένος ἀπὸ τὶς μελέτες του στην κλασική προσωδία, προσπάθησε να έξηγήση το ρυθμό των βυζαντινών ύμνων μ' ένα γνωστό ήδη σύστημα μετρικών ποδών, σαν να έπρό-

<sup>5. «</sup>Γι' αὐτὰ δὲν ἀμφιβάλλω, πὼς οἱ ἄμετρες στροφὲς τῶν Μηναίων.... σ' ὅλες τὶς στροφές τους συνίστανται ἀπὸ καθαρὸ ὁλότελα πεζὸ λόγο»: Pietas Mariana, praef. 2. 'Η ἄποψη αὐτὴ ἐπαναλαμβάνεται στοῦ Η. Maracci Mariale S. Josephi hymnographi (Rome, 1661), σελ. 401. - 'Ο Gretser, στὸ ἔργο του De Cruce, II, σελ. 283 (1600-5), προχωρεὶ ἀκόμη μακρύτερα, μὲ κάποια ἀλαζονεία στὴν ἔκφραση: «νόμος ὕψιστος φαίνονταν ἡ θέληση τοῦ ὑμνογράφου».

<sup>6.</sup> Bλ. Anthol. Graeca., praef., σελ. V.

κειτο γιὰ κλασική ποίηση 7. 'Η ἄποψη αὐτή ἤταν λανθασμένη καὶ γιὰ τὸ κείμενο καὶ γιὰ τὴ μουσική, γιατὶ ἡ ποίηση δὲν βασίζονταν πιὰ στήν ποσότητα τῶν συλλαβῶν, καί, πρὶν ἀκόμα δεχθῆ τὴν ἐπίδραση τῶν Τούρκων, ὁ μετρικὸς ρυθμὸς τῶν νεοελληνικῶν ἐκκλησιαστικῶν μελωδιῶν ἤταν ἄγνωστος στὴ βυζαντινὴ μουσική. Εἶναι δύσκολο ἐξ ἄλλου νὰ συμβιβασθῆ ἡ θεωρία αὐτὴ μὲ τὴν ἄλλη ὑπόθεσή του, πὼς ἡ ἐγκατάλειψη τοῦ ποσοτικοῦ τονισμοῦ μπορεῖ νὰ ὀφείλεται στὴν ἐπίδραση ποὺ δέχθηκαν οἱ βυζαντινοὶ ὕμνοι ἀπὸ τὴν ἑβραϊκὴ ποίηση κι ἰδιαίτερα ἀπὸ τοὺς ψαλμούς 8. Πραγματικά, φαίνεται πὼς ὁ Κρίστ, ἀφοῦ ἐπηρεάσθηκε ἀπὸ τὸν Πίτρα, πλησίασε σὲ κάποια λύση σχετικὰ μὲ τοὺς μετρικοὺς κανόνες τῶν βυζαντινῶν ὕμνων, παραπλανήθηκε ὅμως ἀπὸ τὴ σύγχρονη ἐκφώνηση τῶν μελωδιῶν. Βεβαιωθήκαμε γιὰ τὴ γνώμη μας αὐτή, ὅταν διαβάσαμε τὰ κεφάλαιά του τὰ σχετικὰ μὲ τὴ μουσικὴ καὶ τὴ μουσικὴ γραφή. 'Η μουσικὴ ποὺ ἀναφέρουν ὁ Κρὶστ καὶ ὁ Παρανίκας εἶναι ἡ νεοελληνικὴ ἐκκλησιαστικὴ μουσική, ὕστερα ἀπὸ τὴ μεταρρύθμιση τοῦ Χρυσάνθου στὰ 1821 9.

'Ενῶ ἡ 'Ανθολογία τῶν Κρὶστ — Παρανίκα ἐπέτυχε νὰ παρακινήση τὸ ἐνδιαφέρον τῶν κλασικῶν φιλολόγων γιὰ τὴν τέχνη τῆς ὑμνογραφίας, μιὰ ἄλλη συλλογή ὕμνων, ποὺ δημοσιεύθηκε ἀπὸ τὸν Ι. - Β. Πίτρα λίγα μόνο χρόνια άργότερα, δδήγησε τοὺς είδικοὺς στὰ προβλήματα τῆς Λειτουργίας στὸ νέο αὐτὸ πεδίο ἐρεύνης. Ἡ ᾿Ανθολογία τοῦ Πίτρα, ποὺ δημοσιεύθηκε σάν πρώτος τόμος τοῦ ἔργου του Analecta Sacra spicilegio Solesmensi parata (Paris, 1876) — (Ἱερὰ ᾿Ανάλεκτα δημοσιευμένα ἀπὸ σταχυολογία στὸ Κοινόβιο τοῦ Σολέσμ) —, περιλαμβάνει ἔργα εἴκοσι πέντε μόνο ύμνογράφων, καθώς καὶ όρισμένα ἀκόμα ἀνώνυμα ποιήματα. ὅμως οί πιὸ φημισμένοι ἀπὸ τοὺς εἴκοσι πέντε αὐτούς, καὶ ἰδιαίτερα ὁ Ρωμανός, άντιπροσωπεύονται μὲ μεγάλο ἀριθμὸ ποιημάτων τους. Είναι, πραγματικά, ενα ἀπὸ τὰ μεγάλα κατορθώματα τοῦ Πίτρα, ποὺ εδωσε στὸ Ρωμανὸ τὴν πιὸ ξεχωριστή θέση στή συλλογή του, κι ἔτσι ἐπέσυρε τὴν προσοχή τῶν φιλολόγων τῆς δυτικῆς Εὐρώπης πρὸς τὸν ποιητή, ποὺ τὴν ἡμέρα τῆς ἑορτῆς τῆς μνήμης του (1η 'Οκτωβρίου) ἡ ἀνατολικὴ 'Εκκλησία τὸν ύμνεῖ τὴν «πρώτην ἀρχὴν τῶν ὡραίων ἀσμάτων», «τὸν πατέρα» τῶν ὑμνογράφων, τὸν συνθέτη τῆς «ἀγγελικῆς ὑμνωδίας» 10. Γιὰ πάρα πολλὰ χρόνια, ὕστερα ἀπὸ τὴν ὑπόδειξη τοῦ Πίτρα, ἡ ἔρευνα στὴν ἑλληνικὴ ὑμνο-

Βλ. ὅπ. π., σελ. LXXIII καὶ ἐξ.

Βλ. ὅπ. π., σελ. LXXIX.

Βλ. Χρυσάνθου τοῦ ἐκ Μαδύτων, Εἰσαγωγὴ εἰς τὸ θεωρητικὸν καὶ πρακτικὸν τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς. (Κωνσταντινούπολις, 1821).

<sup>10.</sup> Bλ. Anal. Sacra, I, σελ. XXVI.

γραφία ἀνέλαβε κύριο μέλημά της τὴν ἀποκατάσταση τοῦ κειμένου καὶ τοῦ μέτρου στὰ Κοντάκια τοῦ Ρωμανοῦ.

### ΙΥ. ΜΕΤΑΓΕΝΕΣΤΕΡΕΣ ΜΕΛΕΤΕΣ ΓΙΑ ΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΥΜΝΟΓΡΑΦΙΑ

Ή ἀνακάλυψη τῆς ποιητικῆς δομῆς τῶν ὕμνων ἦταν μιὰ μόνο ἀπὸ τὶς συμβολὲς τοῦ Πίτρα στὴ μελέτη τῆς βυζαντινῆς ὑμνογραφίας, ἴσως ὅμως κι ἡ πιὸ σημαντική. 'Αφοῦ ἐπέτυχε ν' ἀνασχηματίση τὸ μετρικὸ σχῆμα, ποὺ τὸ ὑποδείκνυαν στὰ χειρόγραφα οἱ τελεῖες στὸ τέλος τῶν ἡμίστιχων καὶ τῶν στίχων, ἔστρεψε τὴν προσοχή του στὴν πρώτη ἀρχή, πότε πρωτοεμφανίζεται τὸ εἶδος, κι ἀντίκρυσε τὸ πρόβλημα σὰν εἰδικὸς στὰ ζητήματα τῆς Λειτουργίας, ποὺ ἔβλεπε τοὺς ὕμνους ἔνα μέρος της πρόθυμο νὰ τὴν ὑπηρετήση καὶ νὰ ὑπακούση στὶς ἀνάγκες της. Μ' ὅλα ποὺ δὲν ἔφθασε σὲ ὁριστικὰ συμπεράσματα, οἱ διάφορες παρατηρήσεις του στὰ δυὸ ἔργα του, τὴν «'Υμνογραφία» καὶ τὰ «'Ανάλεκτα», ἀπετέλεσαν ἀξιόλογες πληροφορίες γιὰ τοὺς διαδόχους του, καὶ πρὶν ἀπ' ὅλες ἡ γνώμη του, πὼς οἱ πηγὲς τῆς βυζαντινῆς ὑμνογραφίας θὰ μποροῦσαν νὰ βρεθοῦν στὴν ὑμνογραφία τῶν Σύρων καὶ τῶν ἄλλων ἀνατολικῶν 'Ἐκκλησιῶν, κι ἀκόμα καὶ στοὺς ἰουδαϊκοὺς ὕμνους, τὰ ἄσματα καὶ τοὺς ψαλμούς <sup>11</sup>.

Τὴν ὑπόθεση αὐτὴ τοῦ Πίτρα ἐπιβεβαίωσε ὁ Ι. Β.Μπίκελλ — (J. W. Bickell) στὸ ἔργο του «Μετρικοὶ κανόνες στὴ Βίβλο» — (Regulae metrices Biblicae (Innsbruck, 1879)) σελ. 3: «ὑπέδειξε τὸν ὀρθὸ δρόμο», γράφει, «γιὰ νὰ καθορίσουμε τὰ μέτρα στοὺς ἐκκλησιαστικοὺς ὕμνους τῶν Ἑλλήνων, ἀπέδειξε πὼς προέρχονταν ἀπὸ τοὺς ὕμνους τῶν Σύρων καὶ κατέληξε στὴν εἰκασία, πὼς κι αὐτοὶ κατάγονται ἀπὸ τὴν ἱερὴ ποίηση τῶν Ἑβραίων». Πρῶτος ὅμως ὁ Β. Μάγερ — (W. Meyer (Speyer)) προχώρησε σὲ λεπτομερειακὲς ἔρευνες στὴ συριακὴ ὑμνογραφία. Ἐκεῖνος ὑπέδειξε πὼς οἱ ὕμνοι τοῦ Ἐφραὶμ ἔπρεπε νὰ θεωρηθοῦν τὰ πρότυπα γιὰ τὰ ἑλληνικὰ κοντάκια, γιὰ τὴν ἀρχικὴ δηλαδὴ μορφὴ στὴ βυζαντινὴ ποίηση. «᾿Απὸ τοὺς Σημίτας χριστιανούς», αὐτὸ εἶναι τὸ κύριο συμπέρασμα τῆς μελέτης του, «ποὺ βρίσκονταν πλησιέστερα πρὸς τὶς πηγὲς τοῦ Χριστιανισμοῦ, ἀπ᾽ ὅσο οἱ Ἑλληνες κι οἱ Ρωμαῖοι, προῆλθε ἡ ρυθμικὴ ποίηση στοὺς Ἑλληνας καὶ στοὺς Λατίνους χριστιανούς» ¹². Οἱ ἀπόψεις τοῦ Β. Μάγερ συνήντησαν ἀρχικὰ κάποιαν ἀντίδραση. Ὁ Γ. Μ. Ντρὴβς — (G.

<sup>11.</sup> Bλ. Hymnographie, σελ. 33-4.

<sup>12.</sup> Βλ. Ἡ λατινική κι ἡ ἐλληνική ρυθμική ποίηση, ἡ ἀρχή τους κι ἡ προέλευσή τους — (Anfang und Ursprung der lateinischen u. griechischen rhythmischen Dichtung). Abh. B. A. XVII. 2 (München, 1884), σελ. 108.

Μ. Dreves), ὁ σοφὸς ἐκδότης τοῦ ἔργου «ἀνάλεκτα γιὰ τοὺς ὕμνους»—
(Analecta Hymnica), τὶς πολέμησε μὲ ἰδιαίτερη σφοδρότητα σὲ μιὰ κριτική του στὸ περιοδικὸ «Ἐπιστημονικὲς ἀνακοινώσεις τῆς Γκαίττινγκεν»—( Göttingische gelehrte Anzeigen (1886)). Γρήγορα ὅμως ἄλλαξαν οἱ γνῶμες. Ὁ Χ. Γκρίμμε—(H. Grimme), στὴ μελέτη του «Ἡ δομὴ τῶν στροφῶν στὰ ποιήματα τοῦ Ἐφραὶμ τοῦ Σύρου»—(Der Strophenbau in den Gedichten Ephraems des Syrers (Freiburg i. B, 1893), ὑποστηρίζει τὴ θεωρία τοῦ Μάγερ μὲ συγκριτικὲς παρατηρήσεις στὴ συριακὴ καὶ τὴ βυζαντινὴ μετρική. Ὑστερα ἀπὸ τὴ μελέτη αὐτή, ἡ σχέση ἀνάμεσα στὴ συριακὴ καὶ τὴ βυζαντινὴ ἐκκλησιαστικὴ ποίηση δὲν ἀμφισβητήθηκε πιὰ ξανά. Οἱ μελέτες γιὰ τὴ βυζαντινὴ ὑμνογραφία ἔπαυσαν νὰ εἶναι ἀπομονωμένες καὶ μὲ τὸ ἔργο αὐτὸ συνδέθηκαν μὲ τὴ σημιτικὴ ποίηση.

Τὴν ἄλλη ὑπόδειξη τοῦ Πίτρα, πὼς ἔπρεπε νὰ ἐρευνηθῆ ἡ ἰουδαϊκὴ ὑμνογραφία, παραδέχθηκε ὁ Δ. Χ.Μύλλερ — (D. Η.Μüller) στὸ περισπούδαστο βιβλίο του «Οἱ προφῆται στὴν πρωταρχικὴ μορφή τους» — (Die Propheten in ihrer ursprünglichen Form (Vienna, 1896)).Μ' ὅλα ποὺ μερικὰ μέρη τοῦ ἔργου δὲν ἰσχύουν πιὰ σήμερα, ὅμως οἱ βασικὲς ἰδέες του ἀποδείχθηκαν ὀρθές. 'Ο Δ. Χ.Μύλλερ ἀπέδειξε, πὼς οἱ λόγοι τῶν προφητῶν εἶχαν συντεθῆ σὲ μιὰν ὁρισμένη ποιητικὴ μορφή, κι ἀποτελοῦνταν ἀπὸ στροφὲς καὶ ἀντιστροφές, ποὺ μποροῦσαν νὰ ἔχουν ἴσο ἢ καὶ ἄνισο μῆκος ¹³. 'Η μονάδα τῆς στροφῆς εἶναι ἡ περίοδος, ποὺ καλύπτει μιὰ ἢ δυὸ σειρές. 'Ο συνδυασμὸς δυὸ ἢ περισσότερων περιόδων, μὲ τὸν ἴδιο περίπου, ὅμως ὅχι καὶ ἀπαράλλακτο χαρακτήρα, ἐπιτυγχάνεται μὲ τὰ ποιητικὰ μέσα τοῦ «παραλληλισμοῦ τῶν μελῶν» — «parallelismus membrorum», λ.χ. 'Αμὼς ΙΧ. 3:

Έὰν κατορυγῶσιν εἰς ἄδου, ἐκεῖθεν ἡ χείρ μου ἀνασπάσει αὐτούς καὶ ἐὰν ἀναβῶσιν εἰς τὸν οὐρανόν, ἐκεῖθεν κατάξω αὐτούς.

'Η στροφή κι ή ἀντιστροφή σχετίζονται μὲ τὴν ἀπόκριση - (responsio), ἕνα ὅμοιο ποιητικὸ τρόπο, γιὰ νὰ σχετισθῆ μιὰ ὁμάδα στίχων, ποὺ ἔγουν τὸν ἴδιο ἢ καὶ ἀντίθετο χαρακτήρα, λ.χ. 'Αμὼς Ι:

3. Καὶ εἶπεν Κύριος.

'Ἐπὶ ταῖς τρισὶν ἀσεβείαις

Δαμασκοῦ

καὶ ἐπὶ ταῖς τέσσαρσιν

οὐκ ἀποστραφήσομαι αὐτόν,

ἀνθ' ὧν ἔπριζον πρίοσιν σιδηροῖς

τὰς ἐν γαστρὶ ἐχούσας τῶν ἐν

Γαλααδ.

Τάδε λέγει Κύριος.
 'Επὶ ταῖς τρισὶν ἀσεβείαις
 Γάζης
 καὶ ἐπὶ ταῖς τέσσαρσιν
 οὐκ ἀποστραφήσομαι αὐτούς,
 ἔνεκεν τοῦ αἰχμαλωτεῦσαι αὐτούς,
 αἰχμαλωσίαν τοῦ Σαλωμων
 τοῦ συγκλεῖσαι εἰς τὴν Ἰδουμαίαν.

<sup>13.</sup> Bλ. D. H. Müller, Die Propheten κτλ. σελ. 190-1.

Ό Μύλλερ ἀπέδειξε, πὼς ἡ ποιητική δομή τῶν λόγων τῶν προφητῶν, βασικὰ στροφική στὴ μορφή, ποὺ μεταχειρίσθηκε καὶ τὴν ἀπόκριση, θὰ μποροῦσε ν' ἀναχθῆ πίσω στὰ κείμενα τῶν Βαβυλωνίων, καὶ μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ ἐπιβεβαίωσε ἄλλη μιὰ ὑπόθεση τοῦ Πίτρα 14.

Στή θεωρία τοῦ Μύλλερ βασίζονται κατόπι οἱ δυὸ μελέτες τοῦ Θ. Βέχοφερ — (Th. Wehofer): « Ερευνες στὴν ἐπιστολογραφία τῶν πρώτων χριστιανικῶν χρόνων» — (Untersuchungen zur altchristlichen Epistolographie) 15 καὶ « Έρευνες στὸν ὕμνο τοῦ Ρωμανοῦ τῆς Δευτέρας Παρουσίας» — (Untersuchungen zum Lied des Romanos auf die Widerkunft des Herrn) 6. Οἱ μελέτες αὐτὲς τοῦ Βέχοφερ στὴν ἀρχαία χριστιανικὴ καὶ βυζαντινὴ λογοτεχνία, μ' ὅλα ποὺ εἶναι λίγο γνωστές, θεωροῦνται οἱ καλύτερες στὸ εἶδος τους, καὶ θὰ πρέπει νὰ ἐπανέλθουμε καὶ ν' ἀναφερθοῦμε σ' αὐτές, ὅταν θ' ἀσχοληθοῦμε μὲ τὴν ἀρχὴ καὶ τὴ γένεση τῆς βυζαντινῆς ὑμνογραφίας. Ἐπέτυχε ν' ἀποδείξη τὴν ἐξάρτηση τοῦ Ρωμανοῦ ἀπὸ τὸν Ἐφραὶμ ὅχι μόνο στὸ ὕφος καὶ στὴ λογοτεχνικὴ μορφή, παρὰ καὶ στὴ δογματικὴ ἀκόμη ἀντίληψη 7. Οἱ λεπτομερειακὲς αὐτὲς μελέτες στηρίζονται, βέβαια, σὲ προηγούμενες ἔρευνες τοῦ Κ. Κρούμπαχερ — (Κ. Κrumbacher) τὶς σχετικὲς μὲ τὸ κείμενο σὲ ὁρισμένα κοντάκια τοῦ Ρωμανοῦ.

Στὸ ἔργο του «Ἱστορία τῆς βυζαντινῆς λογοτεχνίας», ποὺ δημοσίευσε γιὰ πρώτη φορὰ στὰ 1890, ὁ Κ. Κρούμπαχερ ἔδωσε μιὰ θαυμάσια ἐπισκόπηση γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ ποίηση, καὶ στὴ δεύτερη ἔκδοση τοῦ ἔργου, στὰ 189718, ἐπεξεργάσθηκε τὴν ἐπισκόπηση αὐτὴ μὲ νέα ἐπέκταση.Μ' ὅλα ποὺ ἡ ἐργασία του δὲν ἔχει τὴν ἔκταση, ποὺ ἐμφανίζει ἡ πραγματεία γιὰ τὸ ἔδιο θέμα τοῦ Ε.Μπουβὸ — (Ε. Βουνу)19, πρέπει, χωρὶς ἄλλο, νὰ θεωρῆται

<sup>14. «</sup>Θὰ είχε τέλος σημασία νὰ ἐξετασθῆ ἡ βιβλικὴ ὑμνογραφία, οἱ ὕμνοι τοῦ ἀρχαίου Ἰσραἡλ, ἀπ᾽ ὅπου οἱ πρῶτοι μελωδοί μας πολλὰ δανείζονται. Μήπως ἀπ᾽ ἐκεῖ δὲν προέρχονται ὅχι μόνο οἱ ἀκροστιχίδες, οἱ ἀλφαβητικὲς στροφές, οἱ ἐπωδές, οἱ ἐναλλαγές, οἱ παραλληλισμοί, παρὰ καὶ ὅλα τὰ μυστικὰ τῆς συλλαβικῆς προσωδίας, ποὺ γι᾽ αὐτὴν κάναμε λόγο;.... Καὶ πρὶν ἀπὸ τοὺς ὕμνους τῆς Πεντατεύχου, δὲν ὑπῆρχαν καὶ ψαλμοὶ καὶ ὕμνοι; J. - Β. Pitra, Hymnographie, σελ. 34.

<sup>15.</sup> Bλ. Sitzungsber. d. kais. Akad. d. Wiss. in Wien, phil. - hist. Kl., CXLIII (Vienna, 1901), σελ. 230.

<sup>16.</sup> Βλ. δ. π., CLIV, part 5 (Vienna, 1907), έξεδ. ὕστερα ἀπὸ τὸ θάνατο τοῦ Βέχ. ἀπὸ τοὺς Α. Ehrhard καὶ P. Maas, σελ. 195.

<sup>17.</sup> Βλ. Unters. z. Lied d. Romanos, κεφ. 3, σελ. 20 κ. έξ.: «Die geistige Abhängigkeit des Romanos von Ephrem dem Syrer».

Karl Krumbacher, Geschichte d. byz. Litteratur von Justinian bis zum Ende des oström. Reiches (527-1453), München, 1897. Δημοσιεύθηκε στή σειρά: Handbuch d. Klass. Altertumswiss. IX. I.

<sup>19.</sup> E. Bouvy, Poètes et Mélodes. Études sur les origines du rythme tonique dans

πάντοτε ή καλύτερη εἰσαγωγή στὰ ἔργα τῶν πιὸ σημαντικῶν ὑμνογράφων. Τὴν ίστορικὴ αὐτὴ πραγματεία του συνέχισε ὁ Κ. Κρούμπαγερ μὲ μιὰ σειρὰ μελετῶν γιὰ τὴν ἀργαία βυζαντινή ποίηση, καὶ οί περισσότερες ἀπ' αὐτὲς άφοροῦν στὴν ἀποκατάσταση τοῦ κειμένου καὶ στὸν προσδιορισμὸ τῆς μετρικής δομής στά κοντάκια του Ρωμανού20. Στὶς μελέτες αὐτὲς μεταχειρίσθηκε γιὰ πρώτη φορὰ ὁ Κ. Κρούμπαγερ τὶς ἀργές κριτικής τοῦ κειμένου, ποὺ είχαν ἐφαρμοσθῆ στὶς ἐκδόσεις τῶν ἑλληνικῶν καὶ λατινικῶν κλασικῶν κειμένων. Στὸν πρόλογο τῆς μελέτης του μὲ τὸν τίτλο «Studien zu Romanos»<sup>21</sup> έκθέτει τὶς δυσκολίες, ποὺ συνήντησε στὴν προσπάθειά του ν' ἀποκαταστήση κείμενα, ἄξια νὰ θεωρηθοῦν φιλολογικὰ ὀρθά. Οἱ αὐθαίρετες παραλείψεις κι οί μεταβολές τῶν ἀντιγραφέων συντελοῦν ἡ ἱκανοποιητικὴ ἔκδοση τῶν βυζαντινῶν ὕμνων νὰ είναι ἔργο πολύ πιὸ δύσκολο ἀπὸ τὴν ἔκδοση κειμένου τῆς κλασικῆς ἐπογῆς. Ἡ ἀνιαρὴ καὶ κοπιαστικὴ αὐτὴ προπαρασκευαστική έργασία ήταν τόση σὲ ἔκταση, ποὺ ὁ Κ. Κρούμπαχερ δὲν κατόρθωσε νὰ τὴν τελειώση καὶ νὰ δημοσιεύση σὲ συνολικὴ ἔκδοση τὰ κοντάκια τοῦ Ρωμανοῦ, ἐνῶ σ' αὐτὰ ἐργάσθηκε τὰ τελευταῖα χρόνια τῆς ζωῆς του. Τὸ ἔργο συμπλήρωσε τελικά ὁ Π.Μᾶς — (P.Maas)<sup>22</sup>. Στὸ μεταξύ δυὸ συλλογὲς ἀπὸ κοντάκια τοῦ Ρωμανοῦ δημοσίευσαν Ίταλοὶ φιλόλογοι, σὲ δυὸ κριτικὲς ἐκδόσεις. 'Οκτώ υμνους δημοσίευσε ό Γ. Καμμέλλι — (G. Cammelli)23 το 1928, καὶ δέκα υμνους ὁ Ε.Μιόνι — (Ε.Μίοπί)<sup>24</sup>, στὰ 1937. Στὸ χρονικὸ διάστημα ποὺ οἱ δυὸ αὐτὲς κριτικὲς ἐκδόσεις ἑτοιμάζονταν, ἔγινε νέα πρόοδος στὴν ἔρευνα, κατὰ πόσο ἡ ἀρχαία βυζαντινή ποίηση κατάγεται ἀπὸ τὴ σημιτική. Στή μελέτη του μὲ τὸν τίτλο «Τὸ κοντάκιο» — (Das Kontakion), ὁ Π.Μᾶς25

l' hymnographie de l' église grecque (Nîmes, 1886). Βιβλιογραφικός Κατάλογος τῶν Βυζαντινῶν ὑμνογράφων ὑπάρχει στὸ βιβλίο τοῦ Γ. Ι. Παπαδοπούλου, Συμβολαὶ εἰς τὴν ἱστορίαν τῆς παρ' ἡμῖν ἐκκλ. μουσικῆς (ʾΑθῆναι, 1890).

<sup>20.</sup> Οἱ κύριες μελέτες τοῦ Κ. Κρούμπαχερ εἰναι: «Κασία» — (Kasia), Sb. B. A. (Μῦπ-chen, 1897): «Μελέτες γιὰ τὸν Ρωμανὸ» — (Studien zu Romanos), ὅ. π. 1898: «Διασκευὲς στὸν Ρωμανὸ» — (Umarbeitungen bei Romanos), ὅ. π. 1899: «Ρωμανὸς καὶ Κυριακὸς» — (Romanos und Kyriakos), ὅ. π. 1901: «Ἡ ἀκροστιχίδα στὴν ἐλληνικὴ ἐκκλησιαστικὴ ποίηση» — (Die Akrostichis in der griechischen Kirchenpoesie), ὅ. π. 1904: «ἀνάλεκτα στὸν Ρωμανὸ» — (Miszellen zu Romanos), Abh. B. A. (München, 1907).

<sup>21.</sup> σελ. 69-72.

<sup>22.</sup> Τὰ χειρόγραφα τοῦ Π. Μᾶς γιὰ τὰ κοντάκια τοῦ Ρωμανοῦ βρίσκονται στὰς 'Αθήνας, καὶ θὰ δημοσιεύονταν ἀπὸ τὴν 'Ακαδημία.

<sup>23. «</sup>Ρωμανὸς ὁ μελωδὸς» — (Romano il Melode). Inni a cura di G. Cammelli, Testi Cristiani, vol. II (Florence, 1928).

<sup>24.</sup> Ε. Mioni, «Ρωμανὸς ὁ μελωδὸς» — (Romano il Melode). Saggio critico e dieci Inni inediti (Turin, 1937). Στὴ βιβλιογραφία, ποὺ ἀναγράφεται στὸ τέλος τοῦ βιβλίου τοῦ Μιόνι, ἀναφέρονται ὅλες οἱ τελευταῖες μελέτες γιὰ τὸν Ρωμανό.

<sup>25.</sup> B. Z. XIX (1910), σελ. 285-306.

προβάλλει νέες μαρτυρίες γιὰ τὴ σχέση τοῦ κοντακίου μὲ τἰς κύριες μορφὲς στὴ συριακὴ ποίηση, δηλαδὴ μὲ τἰς Μεμρᾶ, Μαντρασᾶ καὶ Σογκιτᾶ. Τὸ πρόβλημα ἐρεύνησε ἀκόμα περισσότερο ὁ Κ. Ἐμερὼ — (C. Emereau) στὴ διατριβή του μὲ τὸν τίτλο «Ὁ Ἅγιος Ἐφραὶμ ὁ Σύρος» — (Saint Ephrem le Syrien (Paris 1919)), καὶ σὲ πολλὰ ἄρθρα του ὁ Α. Μπάουμσταρκ — (Α. Baumstark). Περίληψη τῶν ἄρθρων του αὐτῶν δημοσιεύεται στὴ μελέτη του «Λειτουργία σὲ σύγκριση» — (Liturgie comparée (Amay, 1939)). Μὲ τἰς ἔρευνες αὐτὲς ἡ ἀντίληψη, πὼς ὑπάρχει συγγένεια τῶν ὕμνων τοῦ Ρωμανοῦ πρὸς τοὺς ὕμνους τοῦ Ἐφραίμ, ποὺ γιὰ μεγάλο χρονικὸ διάστημα ὑπῆρξε αἰτία διαφωνιῶν, ἀποκαταστάθηκε ὁριστικά.

'Η ἐξάρτηση τοῦ Ρωμανοῦ ἀπὸ τὴ συριακὴ ποίηση, μ' ὅλ' αὐτά, εἶναι μιὰ λεπτομέρεια μόνο, βέβαια σημαντική, γιὰ τὸ πρόβλημα, κατὰ πόσο ἡ βυζαντινή δμιλιτική ποίηση έξελίχθηκε άπό συριακές πηγές. Νέο φῶς ήλθε τελευταΐα νὰ φωτίση τὸ πρόβλημα αὐτό. Ὁ Κ.Μποννὲ — (C. Bonnet) ἀνακάλυψε τὴν «'Ομιλία στὰ πάθη» τοῦ μητροπολίτου τῶν Σάρδεων, Μελίτωνος26. Ἡ όμιλία ἀνάγεται στὸ δεύτερο αίωνα μ.Χ., τὰ τελευταῖα πενήντα χρόνια, κι ή δημοσίευσή της ἀπέδειξε, πώς οί πρῶτες πηγές τῆς ποιητικῆς όμιλίας, καὶ τῆς έλληνικῆς καὶ τῆς συριακῆς, μποροῦν ν' ἀναγθοῦν ὡς τὶς πρῶτες ἡμέρες τῆς χριστιανικῆς λογοτεχνίας. 'Αναφέρονται σ' αὐτὴ χωρία ἀπὸ ὕμνους, ποὺ προέρχονται ἀπὸ τοὺς ψαλμοὺς καὶ τὰ σοφὰ βιβλία τῶν Έβδομήκοντα<sup>27</sup>, καθώς καὶ ἄλλα χωρία ποὺ φαίνεται ν' ἀνήκουν σὲ κάποια σύνθεση ἰουδαϊκοῦ ὕμνου<sup>28</sup>, κι οἱ ἀναφορὲς αὐτὲς ἀποδεικνύουν, πὼς ἡ ὁμιλία τοῦ Μελίτωνος πρέπει νὰ θεωρηθῆ κρίκος σὲ μιὰ άλυσίδα ποιητικῶν όμιλιῶν, ποὺ ἀνάγονται σὲ Ἰουδαίους ὁμιλιτικούς. Τὸ γεγονὸς αὐτὸ μεταβάλλει δλότελα τὶς ἀπόψεις μας σχετικὰ μὲ τὸ πρόβλημα τῆς καταγωγῆς τοῦ κοντακίου. Δὲν εἶναι δύσκολο νὰ κατανοήσουμε, πώς, ὅταν οἱ ἔρευνες στὸ πρόβλημα αὐτὸ βρίσκονταν ἀκόμα στὸ πρῶτο στάδιο, οἱ φιλόλογοι δέχθηκαν ίσχυρη την ἐπίδραση ἀπό τοὺς ὕμνους τοῦ Ἐφραὶμ καὶ τοῦ Ρωμανοῦ, γιατὶ ἀποτελοῦσαν τὰ πιὸ χαρακτηριστικὰ δημιουργήματα καὶ στὴ συριακὴ καὶ στην έλληνικη εκκλησιαστική ποίηση. Γιὰ μᾶς ὅμως τώρα, ποὺ τὸ ἄμεσο πρόβλημα τῆς συγγένειάς τους ἔχει λυθῆ, ἀποκτᾶ μεγαλύτερη σημασία νὰ έρευνήσουμε, πώς μιὰ παράδοση λειτουργική ύπηρχε χωρίς διακοπή ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῆς συναγωγῆς ὡς τὶς βυζαντινὲς μελωδίες, ποὺ ψάλλονταν στὰ τελευταΐα πενήντα χρόνια τὸν εβδομο αἰώνα, καὶ σύμφωνα μὲ τὴν παράδοση

<sup>26.</sup> Studies and Documents — «Μελέτες καὶ πηγές». Ἐκδιδ. ἀπὸ τοὺς Kirsopp Lake καὶ Silva Lake, vol. XII (N. Y. and London, 1940).

<sup>27. &</sup>quot;Οπ. π. σελ. 23.

<sup>28. &</sup>quot;Οπ. π. σελ. 25.

αὐτή, ἀφοῦ διάβαζαν τὶς γραφές, ἀπήγγειλαν κατόπι ἢ τραγουδοῦσαν μιὰ ποιητικὴ ὁμιλία<sup>29</sup>.

'Οφείλουμε ἔτσι νὰ ἐξηγήσουμε γιὰ ποιό λόγο τὸ ἔθιμο αὐτὸ ἐγκαταλείφθηκε καὶ ὁδήγησε, πρὶν ἀπ' ὅλα, νὰ μὴ συνθέτουν πιὰ κοντάκια καὶ νὰ ἐμφανισθῆ ἕνα νέο εἰδος, οἱ κανόνες, ποὺ διαφέρουν ἀπὸ τὰ κοντάκια καὶ στὰ δυὸ στοιχεῖα καὶ στὴν ποίηση καὶ στὴ μουσική.

### V. ΜΕΤΑΓΕΝΕΣΤΕΡΕΣ ΜΕΛΕΤΕΣ ΓΙΑ ΤΗ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΜΟΥΣΙΚΗ

Τώρα θὰ πρέπει νὰ ἐπανέλθουμε στὶς μελέτες γιὰ τὴ βυζαντινή μουσική, καὶ νὰ δώσουμε μιὰ ἐπισκόπηση, ποιά ἦταν ἡ ἐξέλιξή τους, ὕστερα ἀπὸ τὴ δημοσίευση τοῦ βιβλίου τοῦ Βιλλοτώ, ποὺ γι' αὐτὸ ἔχουμε ἤδη μιλήσει στὸ κεφάλαιο τοῦτο. Τὸν δέκατο ἔνατο αἰώνα, τὰ πρῶτα χρόνια, οἱ ἔρευνες στὴ μουσική φαίνονταν νὰ μὴν ἔχουν κάποια ἐλπίδα καὶ προοπτική γιὰ ἐπιτυγία, γιατὶ εἶχε ἀναγνωρισθῆ ἀπ' ὅλους, πὼς ἔπρεπε νὰ λυθῆ πρῶτα τὸ πρόβλημα τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς γραφῆς, προτοῦ γίνη ἀπόπειρα νὰ πλησιάσουμε τὴ μουσικὴ τὴν ἴδια. Καὶ τὴν ἐποχὴ αὐτὴ ἡ μελέτη τῆς μουσικῆς παλαιογραφίας, πού ἀποτελοῦσε ἕνα ἀπὸ τοὺς πιὸ σπουδαίους κλάδους στὸν κύκλο τῆς μελέτης τῆς ἱστορίας τῆς μουσικῆς, βρίσκονταν ἀκόμη στὰ πρῶτα βήματά της. Τὸ πρόβλημα τῶν μουσικῶν γραφῶν στὰ χειρόγραφα τῆς ὶσόρρυθμης γρηγοριανής μελωδίας (plain chant), πού είχε μεγαλύτερη σημασία για τους ἐπιστήμονας τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, δὲν τὸ εἶχαν συλλάβει, γιατὶ δὲν μποροῦσαν νὰ προσδιορίσουν τί ἀκριβῶς σήμαιναν τὰ μουσικὰ σημαδόφωνα, ποὺ ὀνομάζονταν νεύματα. Μ' ὅλ' αὐτὰ ὅμως εἶχαν ἤδη παρατηρήσει, πως ύπάρχει κάποια όμοιότητα σ' όλες τις γραφές των λειτουργικών χειρογράφων, τόσο στην ανατολική Ἐκκλησία, ὅσο καὶ στη δυτική. Ὁ Φ. Ι. Φετὶς — (F. J. Fétis)30 στὸ βιβλίο του «Φιλισοφική ἐπιτομή τῆς ἱστορίας τῆς μουσικής» - (Resumé philosophique de l'histoire de la musique (Paris, 1835)) ύπέδειξε τὴν ὁμοιότητα ἀνάμεσα στὴ βυζαντινή, ἀρμενική, κι αἰθιοπική μουσική γραφή, κι ἀπὸ τὴν παρατήρησή του αὐτή κατέληξε στὸ συμπέρασμα, πώς τὰ νεύματα ὀφείλουν τὴν καταγωγή τους στὴν 'Ανατολή, κι ἀπ' ἐκεῖ, πίστευε, είχαν ελθη εμμεσα στη Ρώμη, άπο τις βόρειες περιοχές τῆς Εὐρώπης. Τὴν ὑπόθεση, πὸς τὰ νεύματα προέρχονταν ἀπὸ τὴν 'Ανατολή, ἀντέ-

<sup>29.</sup> Βλ. τὸ ἄρθρο μου: «'Η 'Ομιλία στὰ Πάθη τοῦ Μελίτωνος. Έρευνα σχετικὴ μὲ τὶς πηγὲς τῆς βυζαντινῆς ὑμνογραφίας». J. T. S. XLIV (1943), σελ. 41-52, καὶ Ρ. Kahle: «'Η 'Ομιλία στὰ Πάθη τοῦ Μελίτωνος ἤταν ἀρχικὰ γραμμένη στὴ συριακὴ γλώσσα;», ὅ. π. σελ. 52-6.

<sup>30.</sup> Βλ. τὴ ζωή του στὴν Biographie universelle des musiciens, I. σελ. 505 κ. εξ.

κρουσε ό P. Κίζεβεττερ — (R. Kiesewetter)31 και Ισχυρίσθηκε, πώς ή καταγωγή τους ἔπρεπε νὰ τοποθετηθῆ στὴ Ρώμη. Τὰ ἐπιχειρήματα τοῦ Κίζεβεττερ ανάγκασαν τὸν Φετίς ν' ανακαλέση τὶς προηγούμενες απόψεις του. Στὸν τέταρτο τόμο τοῦ ἔργου του «Γενική ἱστορία τῆς μουσικῆς» — (Histoire générale de la musique (Paris, 1877) ) συναντοῦμε μιὰ νέα θεωρία σὲ ἐξέλιξη, δηλαδή πώς τὰ νεύματα ήταν γερμανικής καταγωγής, μιὰ ποὺ οἱ ἀρχαιότερες πηγές ἐμφάνιζαν τὰ νεύματα μὲ «λομβαρδικό» χαρακτήρα<sup>32</sup>. Μιὰ τρίτη θεωρία διατύπωσε ὁ Θ. Νιζάρ — (Th. Nisard)33, κι αὐτή συνετέλεσε νὰ μεγαλώση ἀκόμα περισσότερο ή σύγχυση που ἐπικρατοῦσε. Ο Νιζάρ νόμιζε πώς τὰ νεύματα δὲν μποροῦσαν νὰ εἶναι τίποτε ἄλλο παρὰ στενογραφία, ποὺ ἡταν σὲ χρήση ἀπὸ τὴν ἐποχὴ ἀκόμα τῶν Ρωμαίων. Κι ἐνῶ συζητοῦνταν ὅλες αὐτὲς οἱ ὑποθέσεις, ἕνας περίφημος μελετητής στὴν περιοχή τῆς μεσαιωνικῆς μουσικῆς, ὁ Ε. ντὲ Κούσεμακερ — (Ε. de Coussemaker), είγε ἥδη ὑποδείξει τὸν τρόπο, ποὺ τελικὰ θὰ μᾶς όδηγοῦσε νὰ μεταγράψουμε τὰ νεύματα τῶν χειρογράφων τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας καὶ τῆς δυτικῆς μουσικῆς. ἀνακάλυψε, πὸς οἱ κύριοι, οἱ βασικοὶ τύποι τῶν νευμάτων προέρχονται ἀπὸ τοὺς τόνους: ὀξεία, βαρεία, καὶ περισπωμένη<sup>34</sup>. Μὲ τὸν τρόπο αὐτό, οἱ συχνὰ πολυσύνθετες μορφές, στὰ τελευταῖα στάδια τῆς «νευματικῆς» μουσικῆς γραφῆς, μποροῦσαν ν' ἀναχθοῦν πίσω στὶς ἁπλές, πρωταρχικές μορφές τους.

Ή ὑπόθεση τοῦ Κούσεμακερ, γιὰ τὴν καταγωγὴ τῶν νευμάτων ἀπὸ τἰς ἀπλές, πρωταρχικὲς μορφές τους, ἔγινε γενικὰ δεκτή<sup>35</sup>,σὰ ν' ἀποτελοῦσε τὴ λύ-

<sup>31.</sup> Bλ. R. Kiesewetter, über die Musik d. neueren Griechen, nebst einer Abhandlung üder die Entdeckung des Herrn Fetis an der Tonschrift d. heutigen Griechen (Leipzig, 1838), σελ. 17.

<sup>32.</sup> Τὴν ἴδια φανταστικὴ ὑπόθεση συναντοῦμε καὶ στὸ ἔργο τοῦ Ο. Φλάἴσερ — (O. Fleischer), Die germanischen Neumen als Schlüssel zum altchristlichen und gregorianischen Gesang (Frankfort, 1923). Βλ. τὴν κριτικὴ τοῦ Π. Βάγκνερ — (P. Wagner) γιὰ τὸ βιβλίο τοῦ Φλάἴσερ στὴ Ζ. Μ. W. vol. V (1922-3), σελ. 560-8.

<sup>33.</sup> Bλ. Th. Nisard, Études sur les anciennes notations musicales de l' Europe, Revue Archéolog. 1849-50. Ἡ «στενογραφική» θεωρία ξαναεμφανίσθηκε τελευταΐα στή μελέτη τοῦ Κ. Ψάχου, Ἡ Παρασημαντική τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς (Ἡθῆναι, 1917), καὶ σ' αὐτή θὰ πρέπει ν' ἀναφερθοῦμε ἀργότερα. Γιὰ ἔνα μικρὸ χρονικὸ διάστημα ἡ θεωρία προξένησε κάποια νέα σύγχυση, γιατὶ βρέθηκαν ἀνάμεσα στὸ κοινὸ ὀπαδοί, ποὺ πίστευαν, πὼς ἡ σύγχρονη μορφὴ τῶν νεοελληνικῶν ἐκκλησιαστικῶν μελωδιῶν ἡταν ἴδια μὲ τὴ μορφὴ τῶν μελωδιῶν, ποὺ διασώζονταν στὰ μεσαιωνικὰ χειρόγραφα.

<sup>34.</sup> Bλ. E. de Coussemaker, Histoire de l' Harmonie au moyen âge, 1852, σελ. 154.

<sup>35. «</sup>Πιστεύουμε, πὸς αὐτὸ ἀποτελεῖ μιὰ ἀλήθεια, ποὺ ἐπέτυχε ὁριστικὰ ἡ ἐπιστήμη μ' ὅλα πού, ὅσοι θριαμβευτικὰ ὑπεστήριξαν τὴ θέση αὐτή, ὅπως λ.χ. ὁ Κούσεμακερ, δὲν συνέχισαν πάντοτε τὴν προσπάθεια ν' ἀντλήσουν ἀπ' αὐτὴ ὅλα τὰ ἀναγκαῖα συμπεράσματα, καὶ μὲ τὸν τρόπο ποὺ πραγματεύθηκαν κατόπι γιὰ τὰ νεύματα, ἔμοιαζαν σὰ νὰ εἴχαν λησμονήσει τὴν πραγματικὴ καταγωγή τους». Βλ. Dom Pothier, Mélodies grégoriennes, 1880, σελ. 31.

ση στὸ πρόβλημα, κι ἔδωσε νέα ἄθηση σὲ λεπτομερειακὲς πάλι ἔρευνες τῆς μουσικῆς γραφῆς τῶν ἐκκλησιαστικῶν χειρογράφων τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας. Στὴν εἰδικὴ αὐτὴ περιοχὴ τῶν λεπτομερειακῶν ἐρευνῶν, γύρω στὰ μέσα τὸν δέκατο ἔνατο αἰώνα, οἱ Μπενεντικτίνοι μοναχοὶ τοῦ Κοινοβίου τοῦ Σολέσμ — (Solesm) τῆς Γαλλίας συνέβαλαν σημαντικά. Σκοπὸς τῆς Σχολῆς τοῦ Σολὲσμ ἤταν ν' ἀποκατασταθοῦν οἱ γρηγοριανὲς μελωδίες στὴν ἀρχικὴ μορφή τους, ἀφοῦ οἱ μελέτες στὰ ἀρχαῖα ᾿Αντιφωνάρια καὶ Γκραντουάλια³δ ἀπέδειξαν, πὸς ἡ μεταγραφὴ στὰ ἐπίσημα λειτουργικὰ βιβλία, ποὺ βασίζονταν στὴν ἔκδοση Μεντικαία – (Editio Medicea),δὲν συμφωνοῦσε μὲ τὴ μεταγραφὴ στὴ νεώτερη γραφή, ποὺ εἰχε διασωθῆ στὰ μεσαιωνικὰ χειρόγραφα. 'Ο Ντὸμ ᾿Αντρὲ Μοκερὼ — (Dom André Mocqereau), (1849-1930), ἱδρυτὴς καὶ ἐκδότης τῆς «Μουσικῆς Παλαιογραφίας» — (Paléographie musicale)³7, τὸ ὑπέδειξε σὲ μιὰ σειρὰ ἄρθρων του, ὅπου πραγματεύεται τὴν ἐξέλιξη τῆς νευματικῆς γραφῆς καὶ τὸ πρόβλημα τοῦ ρυθμοῦ στὰ γρηγοριανὰ ἰσόρρυθμα ἄσματα.

Εἶναι γνωστό, πὼς ὁ κύριος σκοπὸς τῆς Σχολῆς τοῦ Σολὲσμ ἔγινε πραγματικότητα στὰ 1903, ὅταν ὁ Πάπας Πίος ὁ δέκατος — (Pius X) μὲ τὴν ἐντολή του, «Motu proprio Inter pastoralis officii», διέταξε τὴν ἀποκατάσταση τῶν γρηγοριανῶν μελωδιῶν, σύμφωνα μὲ τὶς ἀρχὲς ποὺ εἰσηγήθηκαν ὁ Ντὸμ ᾿Αντρὲ Μοκερὼ κι οἱ συνεργάται του. Τὸ ἀποτέλεσμα ἀπὸ τὴ σημαντικὴ αὐτὴ ἀπόφαση ἤταν νὰ καταβληθῆ, μὲ νέες ἔρευνες γιὰ τὴν ἐξέλιξη τῶν δυτικῶν νευμάτων, ἐντονώτερη προσπάθεια, ὥστε νὰ ὑποστηριχθῆ καὶ νὰ ἐπιτευχθῆ ἡ νέα ἔκδοση τῶν γρηγοριανῶν ἰσόρρυθμων μελωδιῶν, ποὺ πῆρε τὸ ὄνομα «Ἔκδοση τοῦ Βατικανοῦ» — (Editio Vaticana) κι οἱ μελέτες αὐτὲς ἔδωσαν νέα ἄθηση, γιὰ νὰ ἐρευνηθοῦν καὶ πάλι οἱ ἀνατολικὲς ἐκκλησιαστικὲς μουσικὲς γραφές, κι ἰδιαίτερα οἱ μουσικὲς γραφὲς τῶν βυζαντινῶν λειτουργικῶν χειρογράφων.

'O I. - B. Τιμπώ — (J. - B. Thibaut), γάλλος μελετητής τῆς ἀνατολικῆς χριστιανικῆς Λειτουργίας, εἶχε ἤδη δημοσιεύσει δυὸ μελέτες γιὰ τὴ βυζαντινὴ μουσικὴ γραφὴ στὸ περιοδικὸ «Ἐπιθεώρηση τοῦ ρωσικοῦ ἀρχαιολογικοῦ Ἰνστιτούτου»<sup>38</sup>. 'Ο ἴδιος κι ὁ I. - B. Ρεμπούρ — (J. - B. Rebours) δη-

<sup>36.</sup> Γκραντουάλια — (Gradualia) ὀνομάζονται τὰ ἐκκλησιαστικὰ βιβλία τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας, ποὺ περιλαμβάνουν ὅ,τι ψάλλεται μὲ χορωδία στὶς Λειτουργίες. (Ὑποσημ. μεταφρ.).

<sup>37.</sup> Paléographie Musicale: Les principaux Mss. de chant grégorien, ambrosien, mozarabe, gallican, publiés en fac - similés phototypiques, sous la direction de Dom André Mocquereau (Tournai, 1889 - ). Σὲ συνάρτηση πρὸς τὴν μνημειακὴ αὐτὴ σειρά, ἡ Σχολὴ τοῦ Σολὲσμ δημοσίευσε ἀπὸ τὰ 1910 τὴ σειρὰ Monographies Grégoriennes. Βλ. καὶ τὸ περιοδικὸ Revue Grégorienne, Études de chant sacré et de liturgie, ποὺ ἄρχισε τὴν ἔκδοσή του ἀπὸ τὰ 1911.

<sup>38. «</sup>La Notation de Saint Jean Damascène ou Hagiopolite», Izvestija russk. archeol.

μοσίευσαν κατόπι πολλές πραγματεΐες γιὰ τὴ βυζαντινὴ μουσική θεωρία39. δὲν κατόρθωσαν ὅμως νὰ μεταγράψουν τὴ βυζαντινὴ γραφὴ σ' εὐρωπαϊκή. 'O 'O.Φλάϊσερ - ( O. Fleischer ) ἐπέτυγε νὰ φθάση σγεδὸν σὲ πλήρη ἀνασύνταξη τῆς μελωδικῆς γραμμῆς τῶν μελωδιῶν καὶ νὰ τὴ μεταγράψη στὴν τελευταία βυζαντινή μουσική γραφή. Στὸ βιβλίο του «Η μεταγενέστερη έλληνική μουσική γραφή» — (Die spätgriechische Tonschrift (Berlin, 1904) ὁ Φλάϊσερ δημοσίευσε σὲ πανομοιότυπη ἔκδοση μιὰ στοιγειώδη διατριβή, ἕνα είδος γραμματικής της μουσικής, μαζί με κριτική εκδοση του έλληνικου κειμένου, μετάφραση καὶ σχόλια. Χωρὶς ἄλλο δὲν ήξερε, πὸς ὁ Φ. Γκάρντγαουζεν - ( V. Gardthausen ) είγε πρίν έξετάσει μιὰ Παπαδική στὸ κεφάλαιο «Γιὰ τὴ μουσικὴ γραφὴ τῆς ξλληνικῆς Ἐκκλησίας» τοῦ ἔργου του «Συμβολές στην έλληνική Παλαιογραφία» — (Beiträge zur griechischen Palaeographie, VI, (1880) )40, ὅπου παρέθεσε κι ἕνα κατάλογο μὲ έβδομήντα έπτὰ φθογγόσημα. Ὁ Γκάρτχαουζεν ὅμως δὲν προσπάθησε νὰ ἐξηγήση τὴ μουσικὴ σημασία ποὺ είγαν τὰ φθογγόσημα αὐτά, γιατί, ὅπως πίστευε, δὲν ὑπῆρχε μιὰ ἱκανοποιητική λύση στὸ πρόβλημα.

Τὸ χειρόγραφο ποὺ διάλεξε ὁ Φλάϊσερ γιὰ τὴ μελέτη του ἀνῆκε ἀρχικὰ στὸ Βασιλειανὸ Μοναστήρι τοῦ ἀγίου Σαλβατόρε κοντὰ στὴ Μεσσίνα, ἀπ' ὅπου τὸ ἔφεραν στὴν Πανεπιστημιακὴ Βιβλιοθήκη τῆς Μεσσίνας μαζὶ μὲ ἄλλα μουσικὰ χειρόγραφα, γραμμένα μὲ τὴ βυζαντινὴ σημειογραφία. Ἡ διατριβὴ ποὺ δημοσίευσε ὁ Φλάϊσερ προορίζονταν, στὴ βυζαντινὴ ἐποχή, γιὰ τοὺς ἱερεῖς, τοὺς παπάδες· γι' αὐτὸ ὀνομάζονταν «Παπαδική», καὶ μὲ τὸ ὄνομα τοῦτο ἡταν γνωστὴ στοὺς Βυζαντινοὺς καὶ "Ελληνας φιλολόγους. Ἡ Παπαδικὴ ἔχει ἀντιγραφῆ σὲ πολλὰ ἀντίγραφα, καὶ μερικὰ ἀπ' αὐτὰ περιλαμβάνουν περισσότερες ἐξηγήσεις καὶ όδηγίες. Ὁ Φλάϊσερ πίστευε, πὼς ἡ Παπαδικὴ τῆς Μεσσίνας διέσωζε τὶς παλαιότερες καὶ τὶς καλύτερες· τώρα ὅμως, ποὺ ἔχουν μελετηθῆ στὸ μεταξὺ καὶ ἄλλα ἀντίγραφα τῆς διατριβῆς, ἡ ἄποψή του αὐτὴ δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ ἰσχύη⁴ι. Ἡ σπουδαιότητα, χωρὶς ἄλλο,

Inst. vol. III, (Κωνσταντινούπολη, 1898), σελ. 138 κ. έξ.: — «La Notation de Koukouzéles», δπ. π. vol. VI (1900), σελ. 360-90.

<sup>39.</sup> J. - B. Thibaut, Traités de musique byzantine, R. O. C. (1901), VI, σελ. 596 κ. έξ.: — J. - B. Rebours, Quelques Mss. de musique byzantine, ő. π. 1904-5.

<sup>40.</sup> Sitzber. d. sächs. Ak. d. Wiss. 1880.

<sup>41.</sup> Βλ. τὴ μελέτη μου «Die Rhythmik der byzantinischen Neumen», Z. M. W. vol. II (1919-20), σελ. 629 κ. έξ. Τὴν Παπαδικὴ ἀπὸ τὸν Cod. graec. Petropolit. 711, ποὺ ἀνατύπωσε ὁ J. - Β. Τιμπὼ στὸ Παράρτημα τῆς μελέτης του «Monuments de la notation ekphonétique et hagiopolite de l' église grecque (1913), διάλεξα τότε γιὰ πηγὴ στὶς ἔρευνές μου. Κατόπι ἐξήτασα περισσότερα χειρόγραφα, ποὺ περιεῖχαν Παπαδικές, χωρὶς νὰ βρεθῶ στὴν ἀνάγκη νὰ μεταβάλω τὶς ἀπόψεις μου. Μ΄ ὅλ' αὐτά, θὰ χρειασθῆ νὰ συλλέξουμε ὅλες τὶς σωζόμενες Παπαδικές, ὅπως τὸ ἔχουν προγραμματίσει οἱ ἐκδόται τῶν «Monumenta Mu-

τῆς Παπαδικῆς, σὰν τῆς καλύτερης πηγῆς πληροφοριῶν γιὰ τὴν τελευταία βυζαντινή, ἢ Κουκουζέλια σημειογραφία, δὲν θὰ ἦταν δυνατὸ ν' ἀμφισβητηθῆ, γιατὶ καμμιὰ ἄλλη διατριβὴ δὲν περιλαμβάνει τόσους πολλοὺς πίνακες, ποὺ νὰ δείχνουν καθαρὰ τὶς ὑπερβατὲς ἀναβάσεις καὶ καταβάσεις, ὅσες ἀντιπροσωπεύουν τὰ διάφορα φθογγόσημα. Τὴν Παπαδικὴ ὅμως πρέπει νὰ μεταχειρισθοῦμε μαζὶ καὶ μὲ ἄλλες διατριβές, ποὺ πραγματεύονται μὲ περισσότερες λεπτομέρειες ποιά είναι ἡ ρυθμικὴ σημασία τῶν βυζαντινῶν σημείων τοῦ χρόνου.

Οἱ προσπάθειες τοῦ Φλάϊσερ νὰ ἐξελίξη τὴ μέθοδο, ποὺ μ' αὐτὴ θὰ ἦταν δυνατό νὰ μεταγραφή τὸ μελωδικό διάγραμμα τῶν βυζαντινῶν μελωδιῶν στὴ δική μας σύγχρονη γραφή τοῦ πενταγράμμου, ἀποτελοῦν τὸ πρῶτο βῆμα, γιὰ νὰ φθάσουμε τέλος νὰ λύσουμε τὸ πρόβλημα τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας. Αναγνωρίσθηκε γρήγορα, πώς τὶς ἀρχές, ποὺ ἀποδείχθηκαν κατάλληλες γιὰ νὰ ἐπιτύχουμε ν' ἀποκρυπτογραφήσουμε τὴν τελευταία φάση τῶν βυζαντινῶν νευμάτων, ἀπὸ τὸν δέκατο πέμπτο ὡς τὸν δέκατο ὄγδοο αἰώνα, θὰ μπορούσαμε τὸ ἴδιο νὰ τὶς μεταχειρισθοῦμε καὶ γιὰ τὴν ἀποκρυπτογράφηση τῆς μουσικής σημειογραφίας, πού άντιστοιχεῖ στή μεσαία περίοδο, ἀπό τὸν δωδέκατο δηλαδή ώς τὸν δέκατο πέμπτο αἰώνα. Ένα χρόνο μόνο ὕστερα ἀπὸ τὴ δημοσίευση τοῦ βιβλίου τοῦ Φλάϊσερ, ὁ Ντὸμ Χ. Γκάϊσερ — (Dom H. Gaisser), μέλος στὸ έλληνικὸ Κολλέγιο τῆς Ρώμης, δημοσίευσε τὴ μελέτη του «Οί Είρμοι τοῦ Πάσχα» — (Les Heirmoi de Pâques), στὸν τόμο τοῦ 1905 τοῦ περιοδικοῦ «Oriens Christianus», χωρίς νὰ γνωρίζη τὸ ἔργο τοῦ Φλάϊσερ. Τὸ ἄρθρο τοῦ Γκάϊσερ γιὰ τοὺς Είρμούς, τὶς ὑποδειγματικὲς δηλαδή στροφές τῶν ἀνατολικῶν ὕμνων, ἀποτελεῖ τὴν πρώτη λεπτομερειακή μελέτη για τη βυζαντινή ύμνογραφία, πού έχει γραφή ἀπό ἐπιστήμονα, ίκανὸ νὰ πραγματευθή τὰ διάφορα προβλήματα καὶ στὴν περιοχὴ τῆς μουσικῆς καί στην ποίηση. Προχώρησε σέ μιὰ ἐπιτυχημένη, χωρίς ἄλλο, μεταγραφή τῆς μελωδικῆς δομῆς τῶν ὕμνων, δὲν ἐπέτυχε ὅμως νὰ βρῆ λύση γιὰ τὰ διάφορα τονικά καὶ ρυθμικά προβλήματα.

Στή βυζαντινή μουσική παλαιογραφία ὁ Α. Γκαστουὲ — (Α. Gastoué) προσέθεσε στὸ μεταξὸ μιὰ συμβολή μὲ τὴν εἰσαγωγή του στὸ ἔργο του «Κατάλογος τῶν χειρογράφων τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς» — (Catalogue des manuscrits de musique byzantine), ποὺ δημοσίευσε ἡ Διεθνής Ἑταιρία τῆς μουσικῆς — (Société internationale de musique (Paris, 1907)). ᾿Απέδειξε κι αὐτός, ὅπως κι ὁ Ντὸμ Γκάϊσερ, τὴ στενὴ σχέση ποὺ ὑπάρχει ἀνάμεσα στὰ διάφορα βυζαντινὰ νεύματα ἀπὸ τὸν ἑνδέκατο αἰώνα ὡς τὴ σύγρονη σημειογρα-

sicae Byzantinae», γιὰ ν' ἀποκαταστήσουμε ἕνα χειρόγραφο, ποὺ ν' ἀντιπροσωπεύη τὸ πιὸ πραγματικὸ καὶ τὸ πιὸ συμπληρωμένο κείμενο τῆς διατριβῆς.

φία τοῦ Χρυσάνθου. Μ' ἕνα πίνακα, ὅπου παραθέτει τὴ σημειογραφία ἀπὸ έπτὰ χειρόγραφα στὸ τροπάριο «Βηθλεέμ, ἐτοιμάζου», ἀποδεικνύει πόσο ὀρθὴ εἶναι ἡ θεωρία του<sup>42</sup>.

Τέλος ή μελέτη τοῦ Χοῦγκο Ρήμαν — (Hugo Riemann) «Ἡ βυζαντινή σημειογραφία ἀπὸ τὸν δέκατο ὡς τὸν δέκατο πέμπτο αἰώνα» — (Die byzantinische Notenschrift im 10. bis 15. Jahrhundert (Leipzig, 1909)) σημείωσε ἕνα θετικὸ βῆμα πρὸς τὰ πίσω σχετικὰ μὲ τὴν πρόοδο ποὺ εἰχε γίνη ὡς τότε. Ὁ Ρήμαν δὲν εἶχε ἐξασκηθῆ ὅσο θὰ ἔπρεπε στὴ βυζαντινὴ παλαιογραφία, 43 καὶ κατέληξε σὲ σύγχυση μὲ τὶς προκαταλήψεις ποὺ εἶχε γιὰ τὸ ρυθμό σύμφωνα μ' αὐτὲς παραδέχονταν, πὼς ὅλες οἱ μελωδίες ὑπάγονταν σ' ἕνα τετράσημο σύστημα. Μὲ τὴ συζήτηση ὅμως, ποὺ ξεκίνησε ἀπὸ τὸ βιβλίο τοῦ Ρήμαν, ἄρχισε κι ἡ ἀποφασιστικὴ φάση στὶς ἔρευνες γιὰ τὴ βυζαντινὴ σημειογραφία. ᾿Ανοιξε ἡ συζήτηση μὲ τὸ ἄρθρο τὸ σχετικὸ μὲ τὸν ὕμνο τῆς μοναχῆς Κασίας, ὅπου ὁ Χ. Τζ. Β. Τίλλυαρντ – (Η. J. W. Tillyard) ἀντέκρουσε τὶς θεωρίες τοῦ Ρήμαν, ποὺ μ' αὐτὲς ἑρμήνευε καὶ τὰ δυό, καὶ τὰ διαστήματα καὶ τὶς μαρτυρίες. Ὅμως καὶ πάλι τὸ πρόβλημα τοῦ ρυθμοῦ, τὸ πραγματικὰ κρίσιμο πρόβλημα, παρέμεινε ἀκόμη ἄλυτο.

#### VI. Η ΑΠΟΚΡΥΠΤΟΓΡΑΦΗΣΗ ΤΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ

Στὸ σημεῖο αὐτὸ ἄρχισαν οἱ δικές μου ἔρευνες καὶ τ' ἀποτελέσματά τους δημοσιεύθηκαν σὲ δυὸ πραγματεῖες στὸ περιοδικὸ «Oriens Christianus» μὲ τοὺς τίτλους «Ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ στὴ βυζαντινὴ Αὐτοκρατορία» — (Die Kirchenmusik im byzantinischen Reich (1916)) καὶ «Ἡ ἀποκρυπτογράφηση τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας» — (Die Entzifferung der byzaninischen Notation (1918)). Καθὼς μελετοῦσα τὶς διατριβὲς τῆς βυζαντινῆς

<sup>42.</sup> βλ. σελ. 43-5: - 'Η μεταγραφή τοῦ Γκαστουὲ στή σύγχρονη μουσική γραφή στὶς σελ. 46-7 δὲν εΙναι Ικανοποιητική.

<sup>43.</sup> Είναι ἀρκετὸ ν' ἀναφέρουμε ἕνα παράδειγμα, γιὰ ν' ἀποδείξουμε τὴν ἀνεπάρκεια τοῦ Ρήμαν στὴν παλαιογραφία. Οἱ βυζαντινοὶ ἤχοι 1-4 σημειώνονται στὰ χειρόγραφα μὲ τὰ ἑλληνικὰ γράμματα α΄, β΄, γ΄, δ΄, ἀπὸ τὴν ἐποχὴ ποὺ οἱ Ἑλληνες κι ὕστερα ἀπ' αὐτοὺς οἱ Βυζαντινοὶ μαθηματικοί, μεταχειρίζονταν γράμματα καὶ ὅχι ἀριθμούς. 'Ο Ρήμαν, ποὺ ἀγνοοῦσε τὸ γεγονὸς αὐτό, προσπαθοῦσε ν' ἀνακαλύψη τί σημαίνουν τὰ γράμματα αὐτά. Καθὼς τὰ γράμματα δὲν είχαν τὸ συνηθισμένο σχῆμα, καὶ τὸ τρίτο γράμμα, τὸ γ΄, ἤταν γραμμένο ἢ Γ, ἢ ἀποδίδονταν ἀπλᾶ μὲ δυὸ ἀπόστροφες", ἐρμήνευε τὸ α΄ σὰ νὰ σήμαινε τὸν φρύγιο, τὸ β΄ τὸν λύδιο, τὸ γ΄ τὸν μιξολύδιο, καὶ τὸ δ΄ τὸν δώριο. Γι' αὐτὸ μελωδίες τοῦ πρώτου (α΄) ἤχου μεταγράφονταν ἀπὸ τὸν Ρήμαν στὸ δεύτερο ἤχο, τοῦ δευτέρου ἤχου (β΄) στὸν τρίτο, τοῦ τρίτου (γ΄) στὸν τέταρτο, καὶ τοῦ τετάρτου (δ΄) στὸν πρῶτο.

<sup>44.</sup> Bλ. H. J. W. Tillyard, A Musical Study of the Hymns of Casia, B. Z. vol. XX (1911), σελ. 420-485.

μουσικής θεωρίας, ἐπέτυχα νὰ βρῶ τὸ νῆμα γιὰ τὴν ἀποκρυπτογράφηση τῆς βυζαντινής σημειογραφίας.

'Απὸ τὶς θεωρητικὲς διατριβές, καὶ ἰδιαίτερα ἀπὸ τὴν Παπαδική, μαθαίνουμε πὼς τὰ σημαδόφωνα ποὺ σημαίνουν κίνηση σὲ διαστήματα διαιροῦνται στὴ μέση περίοδο τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας σὲ δυὸ ὁμάδες, δηλαδὴ στὰ σώματα καὶ στὰ πνεύματα. Τὰ σώματα μποροῦν νὰ σημαίνουν κίνηση μόνο κατὰ διαστήματα πρὸς τὰ ἐπάνω καὶ πρὸς τὰ κάτω. Τὰ πνεύματα σημαίνουν πήδημα ἀπὸ δυό, τρία, καὶ τέσσερα διαστήματα. Πέρα ἀπ' αὐτά, ὑπάρχουν ἀκόμα μερικὰ σημαδόφωνα, ποὺ δὲν είναι οὕτε σώματα οὕτε πνεύματα, καθὼς λ.χ. ἡ ἀπορροή, ἕνα σημαδόφωνο ποὺ σημαίνει ὀλίσθηση τῆς φωνῆς σὲ δυὸ συνεχὴ διαστήματα δευτέρας πρὸς τὰ κάτω, καὶ τὸ ἰσον, ποὺ σημαίνει ἐπανάληψη φθόγγου στὸ ἴδιο ὕψος. Τὸ τελευταῖο σημαδόφωνο δὲν είναι οὕτε σῶμα οὕτε πνεῦμα, γιατὶ δὲν σημαίνει κίνηση οὕτε σὲ διαστήματα, οὕτε σὲ πηδήματα.

Τὸ σύστημα τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας ἐμφανίζεται νὰ μεταχειρίζεται μὲ κάποια οἰκονομία σημαδόφωνα, ποὺ σημαίνουν κίνηση σὲ διάστημα. Ο μελοποιός είχε τρία μόνο σημαδόφωνα στή διάθεσή του γιὰ νὰ σημειώση μελωδική κίνηση πρός τὰ ἐπάνω, σὲ διάστημα δευτέρας, τρίτης, καὶ πέμπτης, καὶ τρία ἄλλα γιὰ τὴν ἴδια κίνηση πρὸς τὰ κάτω. "Όταν ἤθελε νὰ σημειώση κίνηση σὲ διάστημα τετάρτης, ἕκτης, καὶ ὀγδόης, ἦταν ἀναγκασμένος νὰ μεταχειρισθή συνδυασμό ἀπό δυό ἢ τρία σημαδόφωνα. Στό συνδυασμό αὐτό τοποθετούσε ἐπάνω σ' ἕνα σῶμα ἕνα πνεῦμα, ἤ, ὅταν ἤθελε νὰ σημειώση διάστημα ὀγδόης, δυὸ πνεύματα ἐπάνω σ' ἕνα σῶμα. Συναντοῦμε μ' ὅλ' αὐτὰ κι άλλους συνδυασμούς ἀπὸ σώματα καὶ πνεύματα στὰ χειρόγραφα τῆς βυζαντινής μουσικής, πού ό ψάλτης ἔπρεπε νὰ τὰ ἐκτελέση μὲ διαφορετικό τρόπο. Μαθαίνουμε ἀπὸ τὴν Παπαδική, πώς, ἂν ἕνα πνεῦμα ἀναγράφεται πρὶν άπὸ ἕνα σῶμα, τὰ διαστήματα δὲν πρέπει νὰ προσθέτονται, ὅπως στὴν περίπτωση ὅπου τὰ σημαδόφωνα εἶναι γραμμένα τὸ ἕνα ἐπάνω στὸ ἄλλο. Ἡ σημασία ἀπὸ ἕνα σῶμα ποὺ ἀκολουθεῖται ἀπὸ ἕνα πνεῦμα εἶναι, πὼς μόνο τὸ διάστημα άντιπροσωπεύεται άπό τὸ πνεῦμα, κι αὐτὸ λογαριάζεται, ἐνῶ, σύμφωνα μὲ τοὺς θεωρητικούς, τὸ σῶμα γίνεται «ἄφωνον». Ἡ Παπαδικὴ δὲν εἶναι πολύ σαφής σχετικά με τή σημασία τοῦ μετασγηματισμοῦ αὐτοῦ, ὁπότε τὸ σῶμα, ἀπὸ τὴν ἀρχικὴ χρήση του σὰν ἕνα διάστημα δευτέρας, γίνεται ἕνα πρόσθετο σημαδόφωνο. Κανένας ἀπὸ τοὺς μελετητάς, ποὺ προσπάθησαν ν' ἀποκρυπτογραφήσουν βυζαντινά μουσικά χειρόγραφα, δὲν μπόρεσε νὰ δώση μιὰ ίκανοποιητική ἐξήγηση, τί σημαίνει ὁ ὅρος «ἄφωνον». Οἱ Γκάϊσερ, Γκαστουέ καὶ Φλάϊσερ δὲν ἔδωσαν καμμιὰ προσοχή στὸ ἀξιοσημείωτο γεγονός, πώς τὸ βυζαντινὸ σύστημα σημειογραφίας διέθετε ὅχι λιγώτερα ἀπὸ έξ σημαδόφωνα γιὰ τὸ διάστημα δευτέρας πρὸς τὰ ἐπάνω, ἐνῷ ἔνα μόνο σημαδόφωνο ὑπάρχει γιὰ τὸ «ἴσον» καὶ γιὰ τὸ διάστημα τρίτης καὶ τετάρτης πρὸς τὰ ἐπάνω καὶ πρὸς τὰ κάτω. 'Ο Ρήμαν δὲν παρέβλεψε τὸ γεγονός, ἐπηρεασμένος ὅμως ἀπὸ τὶς ρυθμικὲς θεωρίες του, δὲν κατόρθωσε νὰ διακρίνη τὸ οὐσιαστικὸ σημεῖο. Νόμιζα ὅμως ἐγώ, πὼς τὸ νῆμα στὸ πρόβλημα τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας θὰ μποροῦσε νὰ βρεθῆ σ' αὐτὰ χωρὶς ἄλλο τὰ δυὸ γεγονότα: Πὼς ὑπῆρχαν εξ διαφορετικὰ σημαδόφωνα γιὰ τὸ διάστημα δευτέρας πρὸς τὰ ἐπάνω, καὶ πὼς αὐτὰ τὰ σώματα ἔχαναν τὴν ἀξία τους τὴ σχετικὴ μὲ τὸ διάστημα ποὺ ἀντιπροσώπευαν, ὅταν βρίσκονταν σ' ενα ὁρισμένο συνδυασμὸ μὲ πνεύματα. Θὰ προσπαθήσω τώρα νὰ δώσω μιὰ σύντομη ἐξή-

γηση γιὰ τὰ κύρια σημεῖα, ποὺ ἀποτελοῦν τὴν ἀνακάλυψή μου45.

Η συλλογή ἀπὸ πραγματεῖες γιὰ τὴ βυζαντινή μουσική θεωρία, ἔκδοση τῶν Ι. - Β. Τιμπώ καὶ Ι. - Β. Ρεμπούρ, μᾶς παρέχει μὲ λεπτομέρειες πληροφορίες γιὰ τὰ εξ σημαδόφωνα, ποὺ μεταχειρίζονταν γιὰ νὰ σημειώσουν τὸ διάστημα δευτέρας πρός τὰ ἐπάνω. Τὰ σημαδόφωνα αὐτὰ δὲν ὑποδείκνυαν μόνο τὴ μελωδικὴ κατεύθυνση, παρὰ μαζὶ καὶ τὸν τρόπο, ποὺ σύμφωνα μ' αὐτὸν ἔπρεπε νὰ γίνη ἡ ἐκτέλεση. Πέντε ἀπὸ τὰ σημαδόφωνα συνδυάζουν μαζί μὲ τὴν ἀξία τους, σὰν διαστήματα δευτέρας, καὶ μιὰ ἰδιαίτερη δυναμική ἢ ρυθμική ἀπόχρωση· ἕνα μόνο σημαδόφωνο, τὸ «ὀλίγον», σημαίνει τὴν κίνηση τῆς μελωδίας σὲ διάστημα δευτέρας πρὸς τὰ ἐπάνω, χωρὶς καμμιὰ ἰδιαίτερη ἀπόχρωση. 'Ο Βυζαντινὸς μελωδός, γιὰ ν' ἀναγράψη ἄλλα διαστήματα, λ.χ. ενα διάστημα τρίτης ἢ ενα διάστημα πέμπτης, εἶχε στὴ διάθεσή του σὲ κάθε περίπτωση ενα μοναδικό οὐδέτερο σημαδόφωνο, δηλαδή ενα σημαδόφωνο χωρὶς καμμιὰ δυναμικὴ ἢ ρυθμικὴ ἀπόχρωση. "Αν ἤθελε νὰ δώση στὴ μελωδική αὐτή κίνηση μιὰ ἰδιαίτερη ἀπόχρωση, ὅπως είχε ὁρισθῆ γιὰ καθένα ἀπὸ τὰ ἄλλα πέντε σημαδόφωνα, ποὺ σήμαιναν τὸ διάστημα δευτέρας, σημείωνε τὸ σημαδόφωνο αὐτὸ πρὶν ἀπὸ τὸ πνεῦμα, κι ἔτσι προσδιόριζε ἕνα διάστημα τρίτης ἢ ἕνα διάστημα πέμπτης. Σ' αὐτὸ τὸν συνδυασμὸ ἀπὸ δυὸ σημαδόφωνα τὸ σῶμα ἔχανε τὴν ἀξία του σὰν διάστημα, γίνονταν ἄφωνο, διατηροῦσε ὅμως τὴ δυναμικὴ ἢ ρυθμικὴ ἀξία του καὶ τὴ δάνειζε στὸ οὐδέτερο σημαδόφωνο. "Αν ό μελωδός ήθελε νὰ ψάλη ἕνα διάστημα τετάρτης ἢ ἕνα διάστημα εκτης, εγραφε ενα ἀπὸ τὰ πνεύματα ποὺ σήμαιναν μιὰ τρίτη ἢ μιὰ πέμπτη ἐπάνω σ' ἔνα σῶμα. Σ' αὐτὸ τὸ σύνολο τὸ σῶμα διατηροῦσε τὴν ἀξία του σὰν διάστημα (τρίτη + δεύτερη=τετάρτη, πέμπτη + δεύτερη=ἕκτη), κι δ συνδυασμός ἐκτελοῦνταν σύμφωνα μὲ τὴν ἀπόχρωση, ποὺ χαρακτήριζε τὸ σῶμα. Έτσι ἡ βυζαντινὴ σημειογραφία τῆς μέσης ἐποχῆς διέθετε ἕνα σύστη-

<sup>45.</sup> Bλ. E. Wellesz, Zur Entzifferung der byz. Notenschrift, O. C., N. S. VII (1918), 98-118, Die Rhythmik der byz. Neumen, Z. M. W. II (1919-1920), 617-38, καὶ III (1920-1), 321-36, καὶ Über Rhythmus u. Vortrag der byz. Melodien, B. Z. XXXIII, 33-66.

μα πολύ ἔξυπνο· ἐπιτύγγανε μ' αὐτὸ νὰ σημειώση μιὰ μεγάλη ποικιλία ἀπὸ ουθμικές και δυναμικές απογρώσεις, ένω μεταγειρίζονταν σημαδόφωνα σέ πολύ περιορισμένο άριθμό. 'Αντί να μεταχειρισθή εξ διαφορετικά νεύματα γιὰ κάθε διάστημα, γιὰ νὰ ὑποδείξη τὶς ἀποχρώσεις ποὺ πραγματοποιοῦνταν συχνότερα, ὁ Βυζαντινὸς μουσικὸς ἀρκοῦνταν σὲ εξ μόνο σημαδόφωνα, ποὺ μ' αὐτὰ σημείωνε τὸ διάστημα δευτέρας πρὸς τὰ ἐπάνω. Συνδύαζε τὰ σημαδόφωνα αὐτὰ μὲ ἄλλα, ποὺ σήμαιναν ἄλλα διαστήματα, κι ἔτσι κατόρθωνε νὰ σημειώση μὲ ἀκρίβεια καὶ τὰ δυό, καὶ ρυθμικὰ καὶ δυναμικά, πῶς ἔπρεπε νὰ έκτελεσθή ή κάθε βαθμίδα σέ μιὰ μελωδία. Μόνο μερικά μέ δυναμική σημασία σημεῖα χρειάζονταν ἀκόμα γιὰ νὰ συμπληρώσουν τὸν πολυποίκιλλο άριθμό τῶν ἀποχρώσεων, καὶ στὴν τελευταία φάση τῆς σημειογραφίας μεταχειρίσθηκαν κόκκινα βοηθητικά «σημάδια» σὲ μεγάλο ἀριθμό, γιὰ νὰ προσδιορίσουν πῶς ἔπρεπε νὰ ἐκτελεσθῆ τὸ καλύτερο ὕφος τῆς περιόδου, ποὺ ὀνομάζονταν Κουκουζέλια. Τὰ συμπληρωματικὰ αὐτὰ κόκκινα μεγάλα σημεῖα (μεγάλα σημάδια) τὰ μεταχειρίσθηκαν, χωρὶς ἄλλο, γιὰ νὰ διευκολύνουν την έκτέλεση της τραγουδιστης φρασεολογίας είχε πολύ άναπτυχθη την έπογή αὐτή.

Κατέληξα ἀκόμα στὸ συμπέρασμα, πὸς ἄλλοι μελετηταί, ποὺ εἶχαν ἀσχοληθῆ μὲ τὸ πρόβλημα τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας, νόμιζαν τὰ συμπληρωματικὰ αὐτὰ «σημάδια» οὐσιαστικὲς ρυθμικὲς ἐνδείξεις καὶ τὰ πνεύματα, σημαδόφωνα ποὺ σήμαιναν μελωδικὲς βαθμίδες. Ἡταν ὅμως φανερό, ἀπὸ τὴ μελέτη τῶν χειρογράφων ποὺ ἀνῆκαν στὴν παλαιότερη φάση τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας, πώς, καὶ πρὶν ἀπὸ τὸν δέκατο ἀκόμη αἰώνα, μετα χειρίζονταν τὰ νεύματα γιὰ νὰ καθοδηγήσουν τὸν ψάλτη, πῶς νὰ ἐκτελέση τὶς ἀποχρώσεις σὲ μιὰ μελωδία. Ἦνολογίσουμε κι αὐτό, θὰ εἶναι δυνατὸ νὰ καταλήξουμε σὲ καλύτερη κατανόηση τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας ἐπέτυχε πραγματικὰ μιὰ μεγαλοφυὴ ἐξέλιξη, κι ἀπὸ τὶς ἀνεπαρκεῖς ἐνδείξεις γιὰ τὸν ψάλτη στὴν ἐποχὴ ποὺ ἀποτελεῖ τὴν πρώτη φάση της, ἔφθασε σ᾽ ἕνα ἐπεξεργασμένο σύστημα στὸ διάστημα τῆς ἀκμῆς της.

Οἱ παραπάνω σκέψεις μου καὶ τὰ συμπεράσματά μου βεβαιώθηκαν κι ἀπὸ τὶς μελέτες τοῦ Χ. Τζ. Β. Τίλλυαρντ ἐπάνω στὸ ἴδιο θέμα. Οἱ μελέτες του ἔφθασαν στὰ χέρια μου στὰ 1922. Ὁ Τίλλυαρντ, μελετητὴς τῆς ἑλληνικῆς φιλολογίας, εἶχε ἀρχίσει τὶς ἔρευνές του μὲ τὴν καθοδήγηση τοῦ Ντὸμ Χ. Γκάϊσερ. Πολὸ γρήγορα ὅμως, οἱ προσεκτικὲς παλαιογραφικὲς παρατηρήσεις του τὸν ὁδήγησαν ν' ἀντικρούση τὶς ἀπόψεις τοῦ Γκάϊσερ καὶ τοῦ Ρήμαν, καὶ νὰ καταλήξη στὰ συμπεράσματα, ποὸ σύντομα ἐξέθεσα παραπάνω 46. Ενα δύ-

<sup>46.</sup> Bλ. H. J. W. Tillyard, Rhythm in Byzantine Music, A. B. S., no. XXI (1916), 125-47, καὶ The Problem of Byzantine Neumes, J. H. S. XLI (1921), 29-49.

σκολο πρόβλημα, ποὺ ἔπρεπε νὰ εἶχε ἐπισύρει ἀρχικὰ τὴν προσοχὴ τοῦ Ρήμαν<sup>47</sup>, ἐξακολουθοῦσε νὰ παραμένη ἄλυτο: ποιά σημασία εἶχαν οἱ «μαρτυρίες» στὴν ὑπόδειξη τοῦ ἀρχικοῦ φθόγγου τῆς μελωδίας καὶ τοῦ ἤχου, ποὺ σ' αὐτὸν ἔπρεπε νὰ ψαλῆ ἡ μελωδία; Τὸ πρόβλημα αὐτό, ἰδιαίτερα πολύπλοκο στὴν περίπτωση τοῦ δεύτερου ἤχου, λύθηκε μὲ τὶς λεπτομερειακὲς ἔρευνες τοῦ Τίλλυαρντ, ποὺ δημοσιεύθηκαν στὴ μελέτη του: «Μαρτυρίες καὶ μελισμοὶ στοὺς βυζαντινοὺς ἤχους» — (Signatures and Cadenses of the Byzantine Modes)<sup>48</sup>.

Αφοῦ τὸ πρόβλημα τῶν βυζαντινῶν πνευμάτων είχε πιὰ λυθῆ, ἡ μεταγραφή τῶν βυζαντινῶν ὕμνων ἀπὸ τὰ χειρόγραφα ποὺ ἀνῆκαν στὸν δωδέκατο καὶ τὸν δέκατο τρίτο αἰώνα μπορούσε πιὰ νὰ γίνη, σὲ μαγαλύτερη τώρα ἔκταση. Ἡ στενὴ συνεργασία μας μὲ τὸν Τίλλυαρντ, ποὺ ἄρχισε στὰ 1927, κατέληξε, στά 1931, στήν ίδρυση της σειράς «Μνημεία της βυζαντινής μουσικῆς» — (Monumenta Musicae Byzantinae), ὕστερα ἀπὸ ἕνα συνέδριο στὴν Κοπενχάγη, ὅπου μᾶς εἶχε καλέσει ὁ Κ. Χαῖγκ — (C. Höeg). Τὸ συνέδριο όργάνωσε τὸ "Ιδρυμα Ράσκ - "Ορστεντ — (Rask - Oersted Foundation). Ἐκεῖ ἀποφασίσθηκε νὰ μεταχειρισθοῦμε όμοιόμορφη μέθοδο γιὰ τὴ μεταγραφή τῶν βυζαντινῶν μελωδιῶν καὶ νὰ ἐφαρμόσουμε, μὲ ἐλαφρὲς ἀλλαγές, τὶς ρυθμικές ενδείξεις, πού είχα ήδη μεταχειρισθή στίς δικές μου μεταγραφές<sup>49</sup>. Η Βασιλική Δανική 'Ακαδημία συμφώνησε μὲ τὰ σχέδια, ποὺ προτάθηκαν κι ἀποφασίσθηκαν στὸ συνέδριο, γιὰ τὴ μελέτη καὶ τὴ δημοσίευση τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς, καὶ δέχθηκε νὰ δημοσιεύη ἡ ἴδια τὰ «Μνημεῖα τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς». Τὴν ἔκδοση θὰ προστάτευε ἡ Διεθνής 'Ακαδημαϊκή "Ενωση. Γιὰ τὴ συλλογὴ τοῦ ύλικοῦ, ποὺ μᾶς χρειάζονταν γιὰ τὶς μελέτες μας καὶ τὶς δημοσιεύσεις μας, ταξίδευσε ὁ Κ. Χαῖγκ στὴν Ἑλλάδα καὶ στὴ γειτονική της 'Ανατολή, ὅπου φωτογράφησε τὰ πιὸ σημαντικὰ χειρόγραφα. Λίγα χρόνια ὕστερα ἀπὸ τὴν προπαρασκευαστική ἐργασία, στὰ 1935, δημοσιεύθηκε μὲ συνεργασία τῶν ἐκδοτῶν, σὰν πρῶτος τόμος στὴ σειρὰ «Μνημεῖα τῆς βυζαντινής μουσικής», πανομοιότυπη φωτοτυπική ἔκδοση τοῦ Στιχηραρίου, Codex theol. gr. 181 Vindob. Τὸν ἴδιο χρόνο εἶδαν τὸ φῶς ὁ πρῶτος καὶ ὁ δεύτερος τόμος ἀπὸ τὶς «Βοηθητικὲς μελέτες» — (Subsidia), δηλαδή τὸ «Ἐγχειρίδιο τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας τῆς μέσης ἐποχῆς» — (Handbook of the Middle Byzantine Musical Notation) τοῦ Τίλλυαρντ, κι ἡ «Ἐκφωνητικὴ

<sup>47.</sup> Die Μαρτυρίαι d. byz. liturg. Notation, Sb. B. A. 1882.

<sup>48.</sup> A. B. S., no. XXVI (1925), 78-87.

<sup>49.</sup> Βλ. τὴν ἔκθεσή μου γιὰ τὸ συνέδριο στὸ περιοδικὸ Ζ. Μ. W., vol. XIV, (1931-2) σελ. 61, τὸ ἄρθρο τοῦ Τίλλυαρντ «Συνέδριο γιὰ τὴ βυζαντινὴ μουσικὴ» — (Conference on Byzantine Music) καὶ τὴν ἀρχὴ τῆς μελέτης του «Τὰ 'Εωθινὰ ἀπὸ τὸν αὐτοκράτορα Λέοντα» — (The Morning Hymns of the Emperor Leo), μέρ. 2, A. B. S., no. XXXI, σελ. 115-16.

σημειογοαφία» — (La Notation Ekphonétique) τοῦ Χαῖγκ, 'Η σειοὰ τῶν «Μεταγραφών» — (Transcripta) ἄργισε μὲ τὴ δημοσίευση τῶν «Ύμνων τοῦ Στιγηραρίου γιὰ τὸν Σεπτέμβριο» — (Die Hymnen des Sticherarium für September) (Βέλλες), στὰ 1936, καὶ τῶν «"Υμνων τοῦ Στιχηραρίου γιὰ τὸν Νοέμβριο» - (The Hymns of the Sticherarium for November) (Τίλλυαρντ), στὰ 1938. Σ' ενα δεύτερο τόμο ἀπὸ τὶς πανομοιότυπες φωτοτυπικές ἐκδόσεις (Facsimilia) δημοσιεύθηκε τὸ «Είρμολόγιο τοῦ "Αθω» — (Hirmologium Athoum), ἀπὸ τὸν κώδικα 470 τοῦ Μοναστηρίου Ἰβήρων στὸ "Αγιον "Όρος. Σχέδια κατόπι γιὰ μελλοντικές δημοσιεύσεις συζητήθηκαν τὸν Μάϊο τοῦ 1938, στὸ συνέδριο πού όργάνωσε στό Λονδίνο ή Διεθνής 'Ακαδημαϊκή Ένωση, κι άκόμα σὲ μιὰ συνάντηση τῶν ἐκδοτῶν στὸ "Οξφορντ, τὸν Μάϊο τοῦ 1939. Ή ἔκρηξη ὅμως τοῦ πολέμου διέκοψε τὴν ἐπαφή μας μὲ τὸν Χαῖγκ, ποὺ μ' ὅλα αὐτὰ ἐπέτυγε νὰ δημοσιεύση, τὸ 1941, τὸ πρῶτο μέρος τῶν «Ύμνων τῆς 'Οκτωήγου» - (The Hymns of the Octoechus) τοῦ Τίλλυαρντ, Ἡ πρωτοβουλία στό μεταξύ τοῦ διευθυντοῦ τοῦ Βυζαντινοῦ Ίνστιτούτου τῆς Μπόστον κ. Θ. Χούϊττμορ — (Th. Whittmore) κι ή ὑποστήριξη τοῦ 'Αμερικανικοῦ Συμβουλίου των Ἐκπαιδευτικών Εταιριών καὶ τῆς Βρετανικῆς ᾿Ακαδημίας συνετέλεσαν ν' άρχίση τὸ 1941 μιὰ ἀμερικανική σειρὰ ἀπὸ τὰ «Μνημεῖα τῆς βυζαντινής μουσικής», καὶ σ' αὐτὴν δημοσιεύθηκαν ή μελέτη μου «'Ανατολικά στοιγεία στὸ δυτικὸ λειτουργικὸ ἄσμα» — (Eastern Elements in Western Chant) κι ή μεταγραφή τοῦ Χ. Τζ. Β. Τίλλυαρντ «Εἴκοσι κανόνες τοῦ χειρογράφου Τρίνιτυ, τοῦ Καῖμπριτζ» — (Twenty Canons from the Trinity MS., Cambridge). Τὸν 'Οκτώβριο τοῦ 1945, ὕστερα ἀπὸ τὸ τέλος τοῦ πολέμου, δ Κ. Χαῖγκ ήλθε καὶ πάλι στὴν 'Αγγλία, καὶ στὴ συνάντησή μας στὸ "Όξφορντ συζητήθηκαν σγέδια για το μέλλον καὶ είδικα ή ἔκδοση τῶν μεταγραφῶν άπὸ τὸ Είρμολόγιο τοῦ "Αθω, ποὺ είχαν έτοιμάσει, μὲ τὴ συνεργασία μου, οί άλλοτε μαθηταί μου και συνεργάται μου δρ. 'Αγλαΐα 'Αγιουτάντη και δρ. Μαρία Σταῖρ — (Maria Stöhr).

Ή μέθοδός μας τῆς μεταγραφῆς υίοθετήθηκε κι ἀπὸ ἄλλους μελετητάς, ποὺ ἐργάζονται στὴ βυζαντινὴ μουσική, ὅπως λ.χ. ἀπὸ τὸν Ὁ. Τίμπυ — (Ο. Τίby) στὸ βιβίο του «Ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ» — (La musica bizantina) (1938) καὶ τὸν Ὁ. Στρὰνκ — (Ο. Strunk) στὸ ἄρθρο του «Τὸ τονικὸ σύστημα στὴ βυζαντινὴ μουσικὴ» — (The Tonal System of Byzantine Music), ποὺ δημοσιεύθηκε στὸ περιοδικὸ «Τhe Musical Quarterly» τὸ 1942, σελ. 190 κ. έξ.. Οἱ μεταγραφὲς τοῦ Ντὸμ Λορέντζο Τάρντο — (Dom Lorenzo Tardo) στὸ ἔργο του «Ἡ ἀρχαία βυζαντινὴ μελοποιῖα» — (L' Antica melurgia bizantina) (1938) διαφέρουν ρυθμικὰ ἀπὸ τὶς μεταγραφὲς τῶν «Μνημείων τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς», ὁ ὑπότιτλος ὅμως στὸ βιβλίο τοῦ Τάρντο — «σύμφωνα μὲ τὴν ἐκτέλεση στὴ μοναστηριακὴ σχολὴ τῆς Κρυπτοφέρρης» — (nell' inter-

pretazione della Scuola Monastica di Grottaferrata) — δικαιολογεῖ τὴ μέθοδό του τῆς μεταγραφῆς, γιατὶ ἀποδίδει τὴν τοπικὴ παράδοση τοῦ τρόπου, ποὺ μ' αὐτὸν ἔψαλλαν στὸ Βασιλειανὸ Μοναστήρι.

Μ' ὅλ' αὐτά, στὴν πράξη πολὺ λίγο μπορεῖ νὰ παρατηρηθῆ κάποια διαφορὰ στὴν ἐκτέλεση τῶν μελωδιῶν, ὅπως θὰ ἦταν δυνατὸ ν' ἀνακαλύψη κάποιος, ὅταν ὁ ἴδιος ἀκούη δίσκους ποὺ ἔγιναν στὴν Κρυπτοφέρρη μὲ τὴν ἐπίβλεψη τοῦ Ντὸμ Τάρντο, κι ἄλλους δίσκους ποὺ ἔγιναν μὲ τὴ δική μου ἐπίβλεψη γιὰ τὴν «Ἱστορία τῆς μουσικῆς σὲ δίσκους», τόμ. ΙΙ (Η. Μ. V.).

Ή δμοιότητα αὐτὴ στὴν ἐμφάνιση γενικά, στὰ πιὸ σημαντικὰ προβλήματα, συνετέλεσε τελικὰ νὰ συνεργασθοῦν οἱ ἐκδόται τῶν «Μνημείων» μὲ τοὺς ἐπιστήμονας τῆς ἑλληνικῆς μονῆς τῆς Κρυπτοφέρρης. Ἡ συνεργασία καθιερώθηκε ἐπίσημα τὸ 1950 καὶ μὲ τὴν εὐλογία τοῦ αἰδεσιμωτάτου ἀρχιμανδρίτου Ἰζιντόρο Κρότσε – (Isidoro Croce) στὸ συνέδριο τῶν ἐκδοτῶν. Ἡδη τὴν ἐποχὴ ἐκείνη ὁ Ντὸμ Μπαρτολομέο ντὶ Σάλβο — (Dom Bartolomeo di Salvo) εἶχε συνεργασθῆ μὲ τὸν Ντὸμ Τάρντο σὲ προβλήματα ποὺ ἐμφανίζουν οἱ ἀρχαιότερες φάσεις τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας, κι ἀπὸ τότε δημοσίευσε ἀρκετὲς ἀξιόλογες μελέτες<sup>50</sup>.

'Αφοῦ ἔτσι ἀναγνωρίσθηκε γενικὰ ἡ μέθοδός μας τῆς μεταγραφῆς, ἡ ἀναγνώριση διευκόλυνε τὴν ἐπέκταση τῶν μελετῶν στὴ βυζαντινὴ μουσική. Όλο καὶ περισσότερο εὐρύνονταν ὁ κύκλος ἐκείνων ποὺ ἐνδιαφέρονταν γιὰ τοὺς βυζαντινοὺς ὕμνους, κι αὐτὸ ἐκδηλώθηκε ἰδιαίτερα στὶς ἑορτὲς γιὰ τὴ διακοσιετηρίδα τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Πρίντσετον, στὰ 1946, καὶ κατόπι στὸ πρῶτο συνέδριο γιὰ τὴν ἱερὴ μουσικὴ στὴ Ρώμη, στὰ 1950, ὁπότε μοῦ ἀνέθεσαν κι ἕνα ἰδιαίτερο τμῆμα γιὰ τοὺς ὕμνους τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας. Ἡ ἴδια διάθεση ἐκδηλώθηκε καὶ στὸ δεύτερο συνέδριο στὴ Βιέννα, τὸ 1954, καὶ κατόπι στὸ τρίτο, στὸ Παρίσι, στὰ 1957. Τὴ μεταβολὴ τῶν ἀντιλήψεων σχετικὰ μὲ τὶς μελέτες μας μποροῦμε νὰ τὴν ἀποδώσουμε ὡς ἕνα μέρος στὴν ἐκτίμηση γιὰ τοὺς βυζαντινοὺς ὕμνους, ποὺ αὐξάνονταν ἀδιάκοπα, ἀφότου ἔγιναν γνωστοὶ μὲ τοὺς δίσκους καὶ τὸ ραδιόφωνο σὲ εὐρύτερους κύκλους, καὶ ὡς ἕνα ἄλλο μέρος στὴν ἀναγνώριση, πὼς ἡ μελέτη τῶν ἀνατολικῶν ὕμνων

<sup>50.</sup> Βλ. Β. di Salvo, Ἡ ἀρχαία βυζαντινὴ σημειογραφία καὶ ἡ μεταγραφή της, — (Lanotazione paleobizantina e la sua trascrizione). — Ἡ ζωντανὴ παράδοση στὴν ἰταλοαλβανικὴ κοινότητα τῆς Σικελίας σὲ σύγκριση πρὸς τοὺς ὅμνους τῶν ἀρχαίων βυζαντινῶν κωδίκων, — (La tradizione orale dei canti liturgici delle colonie Italo - Albanesi di Sicilia comparata con quella dei codici antichi bizantini). Atti del Congresso Internazionale di Musica sacra, Rome, 1950, — La notazione paleobizantina et la sua transcrizione. Bolletino della Badia di Grottaferrata, N. S. IV (1950), 114-30 καὶ V (1951), 92-110, 220-35. — Qualche appunto sulla chironomia nella musica bizantina. Orientalia Christiana Periodica, τόμ. XXIII (1957).

ἐμφάνιζε ἰδιαίτερη σημασία γιὰ τὴν προσπάθεια νὰ παρακολουθήσουμε τὴν ἐξέλιξη τῶν ὕμνων τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας, καὶ ἰδιαίτερα ἐκείνων τῶν με-λωδιῶν, ποὺ διασώζονται σὲ δυὸ γλῶσσες στὰ δυτικὰ Γκραντουάλια καὶ ᾿Αντιφωνάρια στὶς λειτουργίες τοῦ Μπενεβέντου καὶ τῆς Ραβέννας. Οἱ μελωδίες αὐτὲς εἶναι ὑπολείμματα, θὰ μπορούσαμε νὰ ποῦμε ἀπολιθώματα ἀπὸ τὰ ἀρχαιότερα στρώματα τῶν ὕμνων καὶ περιλαμβάνονται στὸν κύκλο τῶν μελωδιῶν, ποὺ τὶς θεωροῦν σήμερα πὸς εἶναι ὕμνοι «ἀρχαῖοι ρωμαϊκοί» οἱ ρωμαϊκοὶ ὕμνοι πρὶν ἀπὸ τὸν ἀνασχηματισμὸ τῶν μελωδιῶν στὴν ἐποχὴ τοῦ Καρόλου τοῦ Μεγάλου<sup>51</sup>.

Έτσι ή ἔρευνά μου στὴ δίγλωσση μελωδία «"Ότε τῷ σταυρῷ - O quando in cruce» ἀπὸ τὴ Λειτουργία τοῦ Μπενεβέντου, ποὺ τὴν ἔχω ἀναλύσει στὴ μελέτη μου «'Ανατολικὰ στοιχεῖα στὸ δυτικὸ λειτουργικὸ ἄσμα» (1947), καὶ τὴν ἔχω συγκρίνει μὲ τὴ μορφὴ τοῦ ἑλληνικοῦ τροπαρίου, ὅπως τὸ ἔψαλλαν στὴν Κωνσταντινούπολη, στὸ "Αγιον "Όρος καὶ στὴν Κρυπτοφέρρη, ἐνεῖχε μεγαλύτερη σημασία γιὰ τὴ μελέτη τῶν ἀρχαίων δυτικῶν ὕμνων, ἀπ' ὅσο θὰ τολμοῦσα κι ἐγὼ ὁ ἴδιος νὰ τὸ περιμένω.

Στὶς δυὸ πραγματεῖες μὲ τὸν τίτλο «Ἑλληνόγλωσσοι ὕμνοι στὶς λατινικὲς Λειτουργίες» — (Les chants en langue grecque dans les litourgies latines), ποὺ δημοσίευσε στὸ περιοδικὸ «Sacris Erudiri» τόμ. Ι (1948) καὶ τόμ. ΙV (1952) ὁ Ντὸμ Λουῖ Μπροὺ - (Dom Louis Brou), περιλαμβάνεται ἔνας κατάλογος ἀπὸ σαράντα πέντε δίγλωσσους ὕμνους. Οἱ ὕμνοι αὐτοὶ εἶναι οἱ μελωδίες καὶ τὰ κείμενα, ποὺ ἔχουν διασωθῆ ὡς σήμερα καὶ στὶς δυὸ γλῶσσες, καὶ ἐλληνικὰ καὶ λατινικά δὲν ἀναγράφονται ὅμως στὸν κατάλογο κι οἱ μελωδίες ἐκεῖνες, ποὺ εἶναι, χωρὶς ἄλλο, ἑλληνικῆς καταγωγῆς, καὶ ἔχουν διασωθῆ μόνο μὲ τὸ λατινικὸ κείμενο.

Στὰ «'Ανατολικὰ Στοιχεῖα» — (Oestliche Elemente), στὴ σελίδα 168, ἀναφέρεται, πὼς ὁ Κάρολος ὁ Μεγάλος ἐνδιαφέρθηκε ἐνεργὰ γιὰ τοὺς ὕμνους τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας, καὶ ἡ διήγηση ἐπαναλαμβάνεται καὶ στὴν πηγὴ «Γιὰ τὰ ἔργα τοῦ εὐτυχισμένου Καρόλου τοῦ Μεγάλου» — (De gestis Beati Caroli Magni)<sup>52</sup>, ὅπου παρέχεται ἡ πληροφορία, πὼς ὁ Κάρολος διέταξε νὰ

<sup>51.</sup> Bλ. B. Stäblein, Zur Frühgeschichte d. römischen Chorals, Atti del Congresso Intern. di Musica Sacra, Rome, σελ. 271-6. - Dom J. Hourlier et Dom M. Huglo, Un important temoin du chant vieux - romain: Le Graduel de Sainte Cécile du Transtévère, Revue Grégorienne, XXI (1952), σελ. 26-37. — Dom M. Huglo, le Chant «vieux - romain». Liste de manuscrits et temoins indirects, Sacris Erudiri, VI (1954), σελ. 96-124. — M. Hucke, Die Einführung des gregorianischen Gesanges in Frankenreich, Römische Quartalschrift, XLIX (1954) σελ. 172-87. — Gregorianischer Gesang in altrömischer und fränkischer Überlieferung, Archiv für Musikwissenschaft, XII (1955), σελ. 74-87. — E. Wellesz, Recent Studies in Western Chant, The Musical Quarterly, XLI (1955), σελ. 177-90.

<sup>52.</sup> Βλ. τὰ Monumenta Germaniae Historica, Scriptores, τόμ. II, 751, 757. Έχει ἀνα-

μεταφρασθοῦν στὰ λατινικὰ μερικοὶ ἐλληνικοὶ ὅμνοι. Τοὺς ὅμνους αὐτοὺς ἄκουσε τυχαῖα, ὅταν μέλη μιᾶς βυζαντινῆς πρεσβείας ἔψαλαντροπάρια τῆς Ἐκκλησίας τους, τὴν ἐποχὴ ποὺ παρέμειναν στὴν φραγκικὴ Αὐλή. Ὁ μακαρίτης Ι. Χάνντσιν — (J. Handschin) στὸ ἄρθρο του «Γιὰ κάποια έλληνικὰ τροπάρια μεταφρασμένα στὰ λατινικὰ» — (Sur quelques tropaires grecs traduits en latin), ποὺ δημοσιεύθηκε στὸ περιοδικὸ Annales Musicologiques, τόμ. ΙΙ (1954), ἐρεύνησε περισσότερο τὸ ζήτημα. Σὲ ἄλλη ἔκδοση τῆς πηγῆς «Γιὰ τὰ ἔργα τοῦ εὐτυχισμένου Καρόλου τοῦ Μεγάλου» βρῆκε μιὰ λεπτομερέστερη περιγραφὴ γιὰ τοὺς ὅμνους ποὺ ἔψαλαν οἱ Βυζαντινοί. Ἡσαν τὰ ἀντίφωνα τοῦ Ὁρθρου τῶν Θεοφανείων στὴ διατονικὴ κλίμακα<sup>53</sup>. Μὲ τὴ βοήθεια τοῦ Ντὸμ Β. ντὶ Σάλβο καὶ τοῦ Ὁ. Στρὰνκ ἐπέτυχε ν' ἀποδείξη, πὸς οἱ ἑλληνικοὶ ὅμνοι, ποὺ εἰχαν ψαλῆ, βρίσκονταν σὲ στενὴ συγγένεια μὲ τὴν ὁμάδα τῶν λατινικῶν ὅμνων, ποὺ ἐπιζοῦσαν σὲ πολλὰ ᾿Αντιφωνάρια, λ.χ. τοῦ Γουόρτσεστερ — (Worcester), «Μουσικὴ Παλαιογραφία» — (Paléographie Musicale), τόμ. ΧΙΙ, πίν. 58 κ. έξ.

Τὸ οὐσιαστικὸ τώρα γιὰ μᾶς δὲν θὰ ἦταν τόσο νὰ ἐρευνήσουμε ποιὰ ἀπὸ τὰ δυτικὰ χειρόγραφα περιεῖχαν τὸ καλύτερα σωζόμενο κείμενο, γιὰ νὰ προχωρήσουμε σὲ σύγκριση, ὅσο νὰ βεβαιώσουμε πόσο ὀρθὴ ἦταν ἡ ὑπόθεση ποὺ εἶχα κάνει ἀπὸ τὴν ἀρχή, δηλαδὴ πὼς ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ ἤταν διατονική, πρὶν ἡ αὐτοκρατορία δεχθῆ τὴν καταθλιπτικὴ ἀραβικὴ ἐπίδραση, κι ἀκόμα περισσότερο, κατόπι, τὴν ἐπίδραση τῆς τουρκικῆς μουσικῆς. Ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ δὲν ἦταν δυνατὸ νὰ ἢχοῦσε παράξενα στὰ αὐτιὰ τῶν δυτικῶν. Θὰ μποροῦσε ὁ Κάρολος ὁ Μεγάλος νὰ ζητήση ἀπὸ τοὺς κληρικούς του νὰ μεταφράσουν τὰ ἐλληνικὰ κείμενα στὰ λατινικά, θὰ μποροῦσε νὰ τοὺς εἶχε διατάξει νὰ περιλάβουν ὁρισμένα ἐλληνικὰ ἀντίφωνα στὴ λατινικὴ Λειτουργία, ἄν οἱ μελωδίες - ὅταν ὑπολογίσουμε τὰ διαστήματά τους - θὰ ἢχοῦσαν διαφορετικὰ ἀπὸ τοὺς λειτουργικοὺς ὕμνους, ποὺ σ᾽ αὐτοὺς ἦταν συνηθισμένοι; Χωρὶς ἄλλο ὅχι. Οἱ βυζαντινοὶ ὕμνοι πρέπει νὰ ψάλλονταν στὴν ἴδια διατονικὴ κλίμακα, ὅπως κι οἱ ὕμνοι τῆς λατινικῆς Ἐκκλησίας.

Οἱ λίγες λεπτομέρειες, ποὺ ἀναφέρονται παραπάνω, είναι ἀρκετές, γιὰ

τυπωθή και στην Patrologia Latina του Migne. Ο P. Wagner, στη μελέτη του «Einführung in die gregorianischen Melodien», τόμ. Ι (Leipzig, 1911), ἀποκλείει την ἐκδοχὴ ὅτι πρόκειται γιὰ παραμύθι.

<sup>53.</sup> Βλ. G. Meyer von Knonau, Monachus Sangallensis (Notkerus Balbulus) De Carolo Magno. Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte. Hrsg. vom Histor. Verein des Kantons St. Gallen, XXXVI (1920), 38. Τὸ κείμενο αὐτὸ εἶναι ἀνατύπωση ἀπὸ τὴν ἔκδοση τοῦ Jaffé στὴν Bibliotheca rerum Germanicarum, τόμ. ΙV, σελ. 631-700. Ὁλόκληρο τὸ κείμενο μεταχειρίσθηκε ὁ Dom Pothier στὴ μελέτη του γιὰ τὸ ἴδιο θέμα, ποὺ δημοσιεύθηκε στὸ περιοδικὸ Revue du chant gregorien, τόμ. X, σελ. 81-3.

ν' ἀποδείξουν πόσο σπουδαία ήταν ή ἐπίδραση τῶν ἑλληνικῶν ὕμνων καὶ στὶς πρῶτες ἡμέρες τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὅταν ἀπὸ τὴ συροπαλαιστινιακὴ Ἐκκλησία πέρασαν στὴ λατινική, κι ἀργότερα, ὅταν ὁρισμένους ὕμνους δανείσθηκε ἡ λατινικὴ Ἐκκλησία ἀπὸ τὴν ἀνατολική<sup>54</sup>. Μουσικολόγοι, ὅπως ὁ Α. Γκαστουὲ — (Α. Gastouė), ὁ Β. Φρὴρ – (W. Frere), καὶ πρὶν ἀπ' ὅλους ὁ Π. Βάγκνερ — (Ρ. Wagner), ποὺ ἤταν τὸ ἴδιο εἰδικοὶ καὶ στὰ λειτουργικὰ προβλήματα, εἰχαν πεισθῆ, πὼς ἤταν γεγονὸς ἡ ἐπίδραση αὐτή, δὲν εἰχαν στὴ διάθεσή τους ὅμως τὸ ὑλικό, ποὺ θὰ μποροῦσαν μ' αὐτὸ ν' ἀποδείξουν τὴν πεποίθησή τους. Μόνο, ἀφοῦ εἰχε μεταγραφῆ ἕνας μεγάλος ἀριθμὸς ἀπὸ βυζαντινὲς μελωδίες, ἔγινε δυνατὸ νὰ βεβαιωθῆ ἐκεῖνο, ποὺ ὡς τότε θεωροῦνταν ἀπλὴ ὑπόθεση ὑπόθεση ὅμως πολὺ δικαιολογημένη.

#### VII. ΣΕ ΠΟΙΟ ΣΗΜΕΙΟ ΒΡΙΣΚΟΝΤΑΙ ΣΗΜΕΡΑ ΟΙ ΜΕΛΕΤΕΣ ΤΩΝ ΒΥΖΑΝΤΙΝΩΝ ΥΜΝΩΝ

"Ως τὰ 1950 οἱ ἐκδόται τῶν «Μνημείων τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς» ἔπαιρναν τὰ κείμενα γιὰ τὶς μεταγραφές τους ἀπὸ τὸ Είρμολόγιο καὶ τὸ Στιχηράοιο. Τὸ πρῶτο περιλαμβάνει μελωδίες λίγο - πολύ σὲ συλλαβικὸ ὕφος καὶ τὸ δεύτερο ως ενα μέρος κάπως με ποικιλμένο ύφος. Οἱ ἀποκρυπτογραφήσεις κειμένων, ποὺ είναι γραμμένα μὲ τὴ σημειογραφία τὴ συνηθισμένη στὸν δέκατο τρίτο καὶ στὸν δέκατο τέταρτο αἰώνα, δὲν παρουσίασαν στὸ σύνολο δυσκολίες, ὅταν εἴχαμε νὰ μεταγράψουμε ἕνα καθαρό, προσεκτικὰ γραμμένο κείμενο, ἀφοῦ τὸ πρόβλημα τῆς σημειογραφίας αὐτῆς εἶχε λυθῆ πρὶν ἀπὸ τριάντα τόσα γρόνια. Οἱ δυσκολίες, ποὺ ἀπαντούσαμε, ἦταν σφάλματα τῶν ἀντιγραφέων, δυσανάγνωστα μουσικά σημαδόφωνα καὶ ἄλλες διάφορες παραλείψεις, ποὺ ήταν δυνατὸ ν' ἀποκατασταθοῦν, ἂν συγκρίνονταν μὲ ἄλλα χειρόγραφα ἀπὸ τὴν ἴδια μοναστηριακή παράδοση. Τὸ ἔργο τῆς μεταγραφῆς ἀπὸ τὶς δυὸ αὐτὲς συλλογές, καθώς κι ή προσπάθεια γιὰ τὴν ἀποκρυπτογράφηση τῆς σημειογραφίας στὶς παλαιότερες φάσεις της, ήταν ἐπίδοση τόσο οὐσιαστικὴ καὶ πλούσια, ποὺ οἱ ἐκδόται δὲν κατόρθωσαν νὰ κατευθύνουν τὴν προσοχή τους καὶ σὲ μελωδίες μὲ μελισματικό ύφος.

Στὸ συνέδριο τῆς Ρώμης ὁ Π. Α. Λάϊλυ — (P. A. Laily) μᾶς προσέφερε δῶρο τὴ διδακτορικὴ διατριβή του ἐπάνω σ' ἔνα χειρόγραφο τῆς Βιβλιοθήκης τοῦ Βατικανοῦ, Cod. Borgia gr. 19<sup>55</sup>. Στὴ μελέτη αὐτὴ μερικὲς πλούσιες

<sup>54.</sup> Βλ. Ε. Wellesz, «Ἡ ἐπιστολὴ τοῦ Γρηγορίου τοῦ Μεγάλου γιὰ τὸ ᾿Αλληλούῖα» — (Gregory the Great' s Letter on the Alleluia), Annales Musicologiques, τόμ. II (Paris 1954), σελ. 7-26.

<sup>55.</sup> Βλ. P. A. Laïly, Analyse du Codex de musique grecque No. 19, Bibliothèque Vaticane (Fonds Borgia), Jerusalem, 1949.

σὲ μελισματικὸ ὕφος μελωδίες μεταγράφονται καὶ σχολιάζονται ἀπὸ τὸν Λάϊλυ. Όταν τὶς ἐξετάσουμε προσεκτικά, μποροῦμε νὰ ποῦμε πὼς πλησίασε σὲ ἰκανοποιητικὸ ἀποτέλεσμα.

Τὴν ἴδια ἐποχή, μαζὶ μὲ τὸν Κ. Χαῖγκ, ἐπισκεφθήκαμε τὸ Βασιλ. Μοναστήρι τῆς Κρυπτοφέρρης κοντὰ στὴ Ρώμη, ὅπου ἀπὸ τὴ Λαουρεντιανὴ Βιβλιοθήκη — (Laurenziana) τῆς Φλωρεντίας εἶχαν δανεισθῆ τὸν φημισμένο κώδικα Ashburnhamensis 64, καὶ μᾶς τὸν ἐπέδειξαν, χάρη στὴν καλοσύνη τοῦ αἰδεσιμώτατου ἀρχιμανδρίτου Ντὸμ Μπαρτολομέο ντὶ Σάλβο. Τὸ χειρόγραφο αὐτὸ εἶναι Ψαλτικό, προορίζονταν δηλαδὴ γιὰ τοὺς πρωτοψάλτας. Περιέχει, πρὶν ἀπ᾽ ὅλα, μιὰ συλλογὴ ἀπὸ κοντάκια, κι ἀκόμα ὅμως καὶ λειτουργικοὺς ὕμνους μόνο, ὅλα γραμμένα στὸ μελισματικὸ ὕφος, ποὺ συνηθίζονταν στὸν δέκατο τρίτο αἰώνα. Τὸ ὕφος αὐτὸ εἶναι πολὺ ποικιλμένο, ὅχι ὅμως καὶ τόσο ὑπερβολικά, ὅπως ἦταν γενικὰ συνηθισμένο στὸν δέκατο τρίτο καὶ στὸν δέκατο τέταρτο αἰώνα.

Έπειδή στὸν κώδικα Ashburnham. 64 περιλαμβάνονται σὲ πολύ εὐανάγνωστη σημειογραφία καὶ γραφή καὶ οἱ εἴκοσι τέσσερες Οἶκοι τοῦ ᾿Ακάθιστου Ύμνου, πού ἀποτελεῖ τὸ πιὸ φημισμένο Κοντάκιο τῆς ἑλληνικῆς ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, ἀποκτᾶ τὸ χειρόγραφο ίδιαίτερη άξία γιὰ τὸν μελετητή τῶν βυζαντινῶν ὕμνων. Συμφωνήσαμε ὁ Κ. Χαῖγκ νὰ δημοσιεύση τὸν κώδικα σὲ πανομοιότυπη φωτογραφική ἔκδοση, κι ἐγὰ νὰ ἑτοιμάσω μεταγραφή τοῦ ᾿Ακάθιστου Ύμνου. Μὲ τὰ ἀμφίβολα κι ἀμφισβητήσιμα σημεῖα τῆς σημειογραφίας θ' ἀσχοληθοῦμε είδικὰ στὸ κεφάλαιο γιὰ τοὺς μελισματικούς ύμνους, που προσθέτουμε στη δεύτερη αὐτή ἔκδοση. Έδῶ, μ' ὅλ' αὐτά, θὰ μπορούσε ν' άναφερθή, πώς τρία χρόνια έργάσθηκα γιὰ τὴ μεταγραφή τῆς σημειογραφίας, γιατί, ὅπως ἦταν φανερό, τὸ χειρόγραφο εἶχε ἀντιγραφῆ ἀπὸ παλαιότερο, όπότε τὰ σημαδόφωνα γιὰ τὰ διαστήματα δὲν είχαν ἀκόμα σταθερά προσδιορισθή, καὶ τὸ σημαδόφωνο γιὰ τὸ διάστημα τρίτης πρὸς τὰ κάτω ήταν δυνατό νὰ σημαίνη ἢ τρίτη ἢ πέμπτη, καθώς καὶ ἄλλα παρόμοια. Τὸ έργο τῆς μεταγραφῆς τοῦ ᾿Ακάθιστου βεβαίωσε τὴν ἄποψη, ποὺ πολλὲς φορές είχα πρίν ἐκφράσει, πώς ή βυζαντινή σημειογραφία βοηθούσε περισσότερο τὴ μνήμη τοῦ ψάλτου, ὄχι μόνο στὰ παλαιότερα στάδια τῆς σημειογραφίας, ὅταν τὰ σημαδόφωνα τῶν διαστημάτων δὲν ἦταν καθορισμένα, παρὰ καὶ στή σημειογραφία ἀκόμη πού μεταχειρίζονταν τὸν δέκατο τρίτο αἰώνα, κι ονομάζονταν μέση βυζαντινή, με δρισμένα πια τα σημαδόφωνα των διαστημάτων, σύμφωνα μὲ ὅσα μᾶς παραδίδουν τὰ θεωρητικὰ ἔργα. Ὁ ψάλτης ποὺ μεταχειρίζονταν τὸ βιβλίο τῶν ὕμνων ἤξερε ἀπὸ πρὶν τὶς μελωδίες, καὶ τὶς ἔψαλλε μὲ τὸ μνημονικό του. Έτσι σπάνια διόρθωνε τὰ σφάλματα τῆς ἀντιγραφής, όσα συναντούσε. Αὐτὰ ὀφείλονταν σὲ μὴ προσεκτική ἀντιγραφή ἀπὸ κάποιο χειρόγραφο, ποὺ ἄφινε μερικὰ ἀμφισβητούμενα διαστή-

ματα γραμμένα σύμφωνα μὲ τὸ ἀρχαιότερο σύστημα γραφής. ή σημειογραφική παράσταση όμως, πού σήμαινε τὸ ξπόμενο διάστημα, βοηθούσε τὸν ψάλτη άρκετὰ γιὰ νὰ ψάλη τοὺς σωστοὺς φθόγγους. Γι' αὐτὸ θὰ ήταν σφάλμα ν' ἀποφασίσουμε, μὲ βάση μόνο τὰ σημειογραφικὰ στοιγεῖα, πῶς πρέπει νὰ μεταγράψουμε σὲ μιὰ περίπτωση, ὅπου δὲν μποροῦμε νὰ καταλήξουμε άμέσως τί πρέπει νὰ κάνουμε. Πρέπει νὰ φροντίσουμε νὰ βροῦμε ποιό διάστημα ήθελε νὰ σημειώση ἐκεῖνος, ποὺ ἔγραψε τὸ ἀρχαιότερο ἀντίγραφο. Ὁ τρόπος αὐτὸς ἐπέβαλε ἀναγκαστικὰ τὴ σύγκριση τῶν μελωδικῶν γραμμῶν καί στούς είκοσι τέσσερες Οίκους, πού όλες παρουσιάζουν έλαφρες ποικιλίες σὲ σύγκριση πρὸς τὸν πρότυπο Οἶκο. Έπρεπε τέλος νὰ καταλήξουμε σὲ λύση, ποὺ θὰ συμφωνοῦσε περισσότερο καὶ μὲ τὸ παλαιογραφικὸ τεκμήριο καὶ μὲ τὴν πορεία τῆς μελωδίας στοὺς ἄλλους Οἴκους. Τώρα ποὺ ἡ ἐργασία αὐτὴ ἔχει γίνει<sup>56</sup>, ή μεταγραφὴ τῶν μελωδιῶν κι ἀπὸ ἄλλα κοντάκια, ποὺ περιλαμβάνονται σὲ χειρόγραφα μὲ σημειογραφία τῆς μέσης ἐποχῆς, δὲν παρουσιάζει πιὰ δυσκολίες, φθάνει τὰ τονικὰ σημαδόφωνα νὰ εἶναι γραμμένα όρθά. "Αν στὴν πανομοιότυπη φωτοτυπική ἔκδοση τοῦ Κ. Χαῖγκ ρίξουμε στίς σελίδες μιὰ ματιά, θὰ διακρίνουμε μερικούς τύπους καὶ φράσεις, πού διατηρούνται ἀπὸ τὴν παράδοση, κι ἀκόμα ὁρισμένα ποικίλματα, ποὺ ἐπαναλαμβάνονται κι ἀποτελοῦν, φαίνεται, χαρακτηριστικά γιὰ κάθε γένος, κι όχι γιὰ ἕνα μόνο κοντάκιο ἢ γιὰ μιὰ δοξολογία ἢ γιὰ ἕνα ἀλληλούϊα.

Ή μεταγραφή τῶν μελωδιῶν, ποὺ ἔγινε ὡς σήμερα, κι ἡ σχετικὴ ἔρευνα στὰ ἀρχαῖα στάδια τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας ἔχουν προπαρασκευάσει τὸ ἔδαφος γιὰ τὴν ἐργασία, ποὺ θὰ πρέπει τώρα νὰ ἐπακολουθήση: Πρέπει, δηλαδή, νὰ μελετηθῆ ἡ τεχνικὴ τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας στὰ κύρια χαρακτηριστικά της, κι ἀκόμα ἡ θέση της στὸ σύνολο τῶν χριστιανικῶν ὕμνων. Ἐκεῖνος, ποὺ ἔχει ἐργασθῆ ὡς σήμερα στὸ πεδίο τῆς μεταγραφῆς, ἔχει καταλήξει σὲ ὁρισμένες παρατηρήσεις σχετικὰ μὲ τὴν τεχνική, ἡ μελέτη της ὅμως τώρα πρέπει νὰ συνεχισθῆ καὶ νὰ ἐξελιχθῆ εὐρύτερα. Ἐπειτα, καθὼς βλέπουμε, πὼς ἡ μελέτη τῶν βυζαντινῶν ὕμνων δὲν μπορεῖ νὰ περιορισθῆ στὸ θησαυροφυλάκιο μόνο τῶν μελωδιῶν, ὅπως τὶς ἔψαλλαν στὶς ἐκκλησίες τῆς Αὐτοκρατορίας, παρουσιάζεται ἀπόλυτη ἀνάγκη νὰ συμπεριλάβουμε στὶς μελέτες μας καὶ τὶς διακλαδώσεις τους πρὸς τὴ λατινικὴ δύση, καθὼς καὶ πρὸς τὸ σλαβικὸ βορρὰ καὶ τὴν ἀνατολικὴ σλαβικὴ περιοχή.

Ή ἀρχὴ ἔχει γίνει καὶ στὶς δυὸ κατευθύνσεις. Έχουμε ἤδη ἀναφέρει τὰ ἀνατολικὰ στοιχεῖα, ποὺ ἔχουν διαπιστωθῆ στοὺς δυτικοὺς ὕμνους καὶ τὴν ἐπίδρασή τους στὴν προσπάθεια νὰ ἐπανεκτιμήσουμε τὸ Γρηγοριανὸ ἰσόρ-

<sup>56.</sup> Bλ. E. Wellesz, The Akathistos Hymn, M. M. B. Transcripta, τόμ. IX (1957): C. Höeg, Contacarium Ashburnhamense, M. M. B. Facsimilia, τόμ. IV (1956).

ρυθμο μέλος. Κι οί ἔρευνες στὴν παλαιὰ σλαβονικὴ σημειογραφία βεβαίωσαν ὅσα οἱ Ρῶσοι μουσικολόγοι<sup>57</sup> ἀνέφεραν πρὶν πενήντα περίπου χρόνια, πὼς τοὺς βυζαντινοὺς δηλαδὴ κανόνες, τὰ κοντάκια καὶ τὰ στιχηρά, τὰ εἰχαν παραλάβει ἀπὸ τοὺς Σλάβους γείτονες στὰ βόρεια τῆς βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας, πολὺ πιθανὰ ἀπὸ τοὺς Βουλγάρους. Τὰ μετέγραψαν στὰ ρωσικά, στὴν ἀρχαία σλαβονικὴ διάλεκτο καὶ στὴ μετάφραση αὐτὴ οἱ τονισμοὶ τοῦ κειμένου ἀνταποκρίνονται περίφημα στὰ ἰσχυρὰ σημεῖα τῆς μελωδικῆς γραμμῆς<sup>58</sup>.

"Αν προχωρούσαμε νὰ συζητήσουμε τὰ προβλήματα τῆς ἀρχαίας σλαβονικῆς σημειογραφίας καὶ τῆς μελωδικῆς δομῆς τῶν ὕμνων τους σὲ σύγκριση πρὸς τὴ σημειογραφία καὶ τὴ μελωδικὴ δομὴ τῆς βυζαντινῆς λειτουργικῆς μουσικῆς, θὰ ὑπερβαίναμε, χωρὶς ἄλλο, τὰ ὅρια τοῦ βιβλίου μας. 'Αφίνουμε τὴ συζήτηση αὐτὴ στοὺς ἐπιστήμονες, ποὺ ἔχουν εἰδικευθῆ στὸ θέμα αὐτό. Εἰδικὰ μὲ τὰ προβλήματα τῆς σημειογραφίας ἔχει ἀσχοληθῆ τελευταῖα ἡ κυρία Παλικαρόβα Βερντὲγ — (Palikarova Verdeil) στὴ διδακτορικὴ διατριβή της «Ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ στοὺς Βουλγάρους καὶ στοὺς Ρώσους» — (La musique byzantine chez les Bulgares et les Russes)59, καὶ τὰ θέματα τῆς μελωδικῆς δομῆς ἔχουν μὲ σαφήνεια ἀναλυθῆ στὴν περιεκτικὴ μελέτη τοῦ Μ. Βελιμίροβιτς — (Μ. Velimirovic)60. Τέλος, νομίζουμε ὀρθὸ ν' ἀναφέρουμε κι ἕνα σημεῖο, ποὺ πιστεύουμε πὼς ἐνέχει πολὺ μεγάλη σημασία θεωροῦμε, δηλαδή, ἐπιτακτικὴ ἀνάγκη, νὰ σχετίσουμε πιὰ τὶς μελέτες μας μὲ τὶς εἰδικὲς ἔρευνες τῆς συγκριτικῆς λειτουργικῆς ἐπιστήμης.

Σὲ διάφορες περιστάσεις, ποὺ μοῦ ἔτυχαν ὡς τώρα, ὑπέδειξα πόσο είναι

<sup>57.</sup> Ἡ σχετική βιβλιογραφία ἀναγράφεται στὴν ἐργασία τοῦ Ο. Riesemann, Die Notationen des Alt - russischen Kirchengesanges, Publikationen d. Int. Mus. Ges., Beihefte 2. Folge (1909).

<sup>58. &#</sup>x27;Ο καθηγ. Ρόμαν Γιάκομπσον — (Roman Jakobson), τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Χάρβαρντ, διέθεσε πολλὲς ἡμέρες τὸν Ἰανουάριο τοῦ 1957 στὴ Βιβλιοθήκη Ντάμπαρτον καρβαρντ, διέθεσε πολλὲς ἡμέρες τὸν Ἰανουάριο τοῦ 1957 στὴ Βιβλιοθήκη Ντάμπαρτον Ὁκς, καὶ παρέβαλε μαζί μου τὴ συσχέτιση τῶν λέξεων μὲ τὴ μουσική ὁ Γιάκομπσον ἀπὸ τὴν ἄποψη τῆς ἀρχαίας σλαβονικῆς μετρικῆς, κι ἐγὼ ἀπὸ τὴν ἄποψη τοῦ ἐλληνικοῦ τονισμοῦ. Καὶ οἱ δυὸ συνεργασθήκαμε στὶς μεταγραφὲς τοῦ Μ. Velimirovic ἀπὸ ἀποσπάσματα τοῦ Χιλανδαρίου. Οἱ μεταγραφὲς περιλαμβάνονται στὴ διδακτορικὴ διατριβή του μὲ τὸν τίτλο «The Byzantine Elements in Early Slavonik Chant (1956), ποὺ ὑπέβαλε στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Χάρβαντ. 'Η στενὴ σχέση ἀνάμεσα στοὺς ἀρχαίους σλαβονικοὺς καὶ βυζαντινοὺς ὕμνους μπορεῖ νὰ μελετηθῆ στὴν ἐργασία τοῦ Ε. Koschmieder, Die āltesten Novgoroder Hirmologien - Fragmente, Abhandl. d. Bayr. Akad. d. Wiss., Philosoph. - hist. Kl., N. F XXXV (1952), ΧΧΧΧΙ (1955), ὅπου ἀντιπαραβάλλονται τὰ ἀρχαῖα σλαβονικὰ Εἰρμολόγια κι ὁ Βυζαντινὸς Κῶδ. Coislin 220 μὲ παράλληλα χωρία ἀπὸ ρωσικὰ χειρόγραφα μὲ σημειογραφία Κερικὶ, ποὺ ἀνήκουν στὸν δέκατο ἕβδομο αἰώνα.

<sup>59.</sup> Bλ. M. M. B. Subsidia, vol. III (1953).

<sup>60.</sup> Βλ. τὴν ὑποσημείωση μὲ ἀριθ. 58.

άπαραίτητο νὰ τοποθετήσουμε τὴ βυζαντινὴ ύμνογραφία στὴ λειτουργικὴ περιογή της. Αὐτὸ ἔγινε ἀκόμα περισσότερο ἀναγκαῖο κι ἀπαραίτητο τώρα, πού οί μελέτες μας έχουν ἐπεκταθή στὶς διάφορες μορφές τῶν μελισματικῶν ύμνων. Μιὰ πρώτη εὐκαιρία, γιὰ νὰ τονίσω τὴ σημασία ποὺ θὰ εἶγε ἡ προσπάθειά μας νὰ φέρουμε σὲ στενή σχέση τοὺς ὕμνους μὲ τὴ λειτουργική ὑπόστασή τους, μοῦ δόθηκε στὸ «Συμπόσιο γιὰ τὴ βυζαντινὴ λειτουργία καὶ μουσική» — (Symposium on Byzantine Liturgy and Music), που ὀργάνωσε ή Βιβλιοθήκη καὶ Συλλογή τοῦ Κέντρου ἐρευνῶν Ντάμπαρτον "Οκς — (Dumbarton Oaks Research Library and Collection) στην Οὐάσιγκτων, στὰ 1954. Στὸ Συμπόσιο διάβασα δυὸ ἀνακοινώσεις μου γιὰ τὸ θέμα αὐτό: μιὰ γενικὴ ἐπισκόπηση γιὰ τὴ «βυζαντινή μουσική καὶ τὴ θέση της στὴ Λειτουργία». καὶ μιὰ είδικὴ γιὰ τὸν «᾿Ακάθιστο "Ύμνο»<sup>61</sup>. Κι ὁ "Ολιβερ Στρὰνκ ἀνακοίνωσε τὸ θέμα του γιὰ τὴ «βυζαντινὴ Λειτουργία στὴν 'Αγία Σοφία», ὅπου ἐξήτασε τούς υμνους τῆς Λειτουργίας στη Μεγάλη Ἐκκλησία, καὶ τὶς διαφορές ανάμεσα στή μοναστηριακή καί μή μοναστηριακή λειτουργική πράξη62. Ο Κ. Χαῖγκ τέλος, γιὰ τὸ ἴδιο θέμα, στὴν πανομοιότυπη φωτοτυπικὴ ἔκδοσή του «Κοντακάριο 'Ασμπουργχαμένσε» — (Contacarium Ashburnhamense),63 στὸν πρόλογό του, παραθέτει «ἀναλυτικὸ Πίνακα», ὅπου παρέχει σαφή καὶ περιεκτικό όδηγό γιὰ τή λειτουργική σημασία τῶν ὕμνων, καὶ γιὰ τὴ συσχέτισή τους μὲ τὶς έορτὲς τῶν ἁγίων καὶ τῶν ἀποστόλων.

Έχει περάσει πιὰ ἡ ἐποχή, ὁπότε ἐξετάζαμε τὸ κείμενο τῶν ὕμνων, χωρὶς νὰ ὑπολογίζουμε πὼς τὸ κείμενο αὐτὸ ψάλλονταν καὶ δὲν διαβάζονταν άπλᾶ· καὶ τότε ἔθεταν μονόπλευρα σ' ἐφαρμογὴ διάφορα τεχνητὰ ρυθμικὰ σχήματα, χωρὶς νὰ λογαριάζουν τὰ ρυθμικὰ σημαδόφωνα, ποὺ ἀφθονοῦσαν στὴ βυζαντινὴ σημειογραφία. Έχουν γενικὰ πιὰ συμφωνήσει ὅλοι οἱ μουσικολόγοι μεταξύ τους, πὼς τὸ ποιητικὸ κείμενο κι ἡ μουσικὴ εἶναι ἀχώριστα ἑνωμένα, καὶ πὼς τὸ κείμενο δὲν θὰ ἤταν ὀρθὸ νὰ μεταβληθῆ καὶ νὰ συμμορφωθῆ μὲ τὸ κείμενο ἀπὸ ἄλλα χειρόγραφα σὲ καθαρὰ φιλολογικὸ ἐπίπεδο. Στὴ μελέτη μου γιὰ τὸ κείμενο τοῦ ᾿Ακάθιστου Ἅνονομάζεται τῆς Ἰταλίας τοῦ Νότου, δὲν ὀφείλει τὴν καταγωγή της στὰ βασιλειανὰ μοναστήρια τῆς Σικελίας καὶ τῆς Καλαβρίας, παρὰ θὰ πρέπει ν' ἀναχθῆ στὸ μοναστήρια τῆς Σικελίας καὶ τῆς Καλαβρίας, παρὰ θὰ πρέπει ν' ἀναχθῆ στὸ μοναστή

<sup>61.</sup> Bλ. E. Wellesz, The Akathistos, A Study in Byzantine Hymnography, Dumbarton Oaks Papers, IX καὶ X (1955/6), 141-74.

<sup>62.</sup> Bλ. O. Strunk, The Byzantine Office at Hagia Sophia, ő. π. σελ. 175-202.

<sup>63.</sup> M. M. B. Facsimilia, vol. IV.

<sup>64.</sup> Bλ. M. M. B. Tcanscripta, τόμ. IX, σελ. XXXV.

ρι τῆς 'Αγίας Αἰκατερίνης στὸ 'Όρος Σινᾶ, καὶ ξεκινᾶ ἀπὸ συροπαλαιστινιακὴ περιοχή<sup>65</sup>.

"Όσο μᾶς είναι δυνατό ν' άναγνωρίσουμε, μὲ τὰ σημερινά στοιγεῖα πού διαθέτουμε, οί διαφορές τῶν γειρογράφων, τόσο στὸ ποιητικὸ κείμενο ὅσο καὶ στὴ μελωδία, μπορούν ν' ἀναγθούν σὲ δυὸ κύριες δμάδες: σὲ μιὰ δμάδα ὅπου τὰ γειρόγραφα προέρχονται ἀπὸ τὸ μοναστηριακὸ κέντρο τῆς Ἱερουσαλήμ, καὶ σὲ μιὰν ἄλλη μὲ τὰ γειρόγραφα, ποὺ μεταγειρίζονταν στὶς βόρειες περιογές τῆς Αὐτοκρατορίας τὰ γειρόγραφα αὐτὰ ἦταν ἀντιπροσωπευτικὰ τῆς Λειτουργίας, ὅπως συνηθίζονταν στὶς ἐπισκοπικὲς ἐκκλησίες, κι ίδιαίτερα στην Αγία Σοφία, την αυτοκρατορική εκκλησία στην Κωνσταντινούπολη. Στή δυτική όμως Λειτουργία τὰ στοιχεῖα, ποὺ ἔχουμε συγκεντρώσει ἀπὸ τὰ γειρόγραφα, δὲν ἐμφανίζουν μιὰ ξεκαθαρισμένη διαίρεση. Ο ἀνταγωνισμός άνάμεσα στή μοναστηριακή παράδοση καί στό τυπικό πού ίσγυε στὶς ἐπισκοπικὲς ἐκκλησίες συνεχίσθηκε γιὰ πολλούς αἰῶνες, καὶ στὸ διάστημα αὐτὸ καὶ οἱ δυὸ Λειτουργίες δανείσθηκαν στοιχεῖα κι ἀπὸ τὸ ἀντίθετο στρατόπεδο. Θὰ ήταν ἰδιαίτερα χρήσιμο νὰ παρακολουθήσουμε πῶς σκέπτεται ὁ Α. Μπάουμσταρκ, καὶ ποιά σειρὰ ἀκολουθεῖ στὶς παρατηρήσεις του, ποὺ τὶς άναπτύσσει σὲ δυὸ γαρακτηριστικές μελέτες του<sup>66</sup>, ὅπου ἐξετάζει τὸν ὄγκο τῶν βυζαντινῶν ὕμνων ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ ἔγινε εὕχρηστος, ἀφοῦ τυπώθηκε, καὶ νὰ συγκρίνουμε τέλος τὰ συμπεράσματα μὲ ὅ,τι ἀνάλογο ἔγουμε ἀπὸ παράλληλες σγετικές μελέτες γιὰ τούς δυτικούς υμνους.

Μὲ τὶς σκέψεις αὐτὲς τελειώνουμε καὶ τὴν ἐπισκόπησή μας. ᾿Απὸ τὰ ὅσα ἐκθέσαμε καταφαίνεται, πὼς τὸ ἐπίπονο ἔργο πολλῶν ἐπιστημονικῶν γενεῶν στέφθηκε τελικὰ μὲ ἐπιτυχία. Τὰ κύρια ἐμπόδια γιὰ νὰ ἑρμηνευθοῦν μὲ ἀκρίβεια καὶ ἀξιόπιστα τὰ σημαδόφωνα τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας, ποὺ μεταχειρίζονταν στὴν τρίτη περίοδο, ἔχουν ὁριστικὰ παραμερισθῆ. Μα-

<sup>65.</sup> Μὲ χαρὰ μπορῶ νὰ προσθέσω, πὸς ὁ καθηγ. Ε. Α. Λόου - (Ε. Α. Lowe), ὅταν στὸ 1956 τοῦ ἀνακοίνωσα τὶς σκέψεις μου σχετικά, συμφώνησε ἀπόλυτα μὲ τὴ θεωρία μου, καὶ μοῦ δώρησε τὴ μελέτη του «Γιὰ ἔνα ἄγνωστο λατινικὸ Ψαλτήριο στὸ "Ορος Σινᾶ» — (Απ unknown Latin Psalter on Mount Sinai), Scriptorium, τόμ. ΙΧ (1955), σελ. 177-99, ποὺ εἶχε δημοσιευθῆ τελευταῖα, καὶ ὅπου κατέληγε στὰ ἴδια συμπεράσματα. ᾿Απὸ ὁρισμένα Κοντακάρια, ποὺ εἶχαν γραφῆ στὸ "Ορος Σινᾶ, ἀποδεικνύονταν, πὼς διακοσμητικὰ καὶ χρωματικὰ χαρακτηριστικά, ποὺ θεωροῦνταν πάντοτε τυπικὰ τῶν χειρογράφων τῆς Κάτω Ἰταλίας, εἶναι στὴν πραγματικότητα χαρακτηριστικὰ τῶν χειρογράφων Σινᾶ. Τὸ ἴδιο θὰ μπορούσαμε νὰ ἰσχυρισθοῦμε καὶ γιὰ τὶς ποικιλίες τοῦ κειμένου, ποὺ μ᾽ αὐτὲς θ᾽ ἀσχοληθοῦμε μὲ περισσότερες λεπτομέρειες στὸ εἰδικὸ κεφάλαιο.

<sup>66.</sup> Bλ. «Das Typikon der Patmos - Handschrift 266 und die Altkonstantinopolitanische Gottesdienstordnung», Jahrbuch für Liturgiewissenschaft, VI (1923), σελ. 98-111: — «Denkmäler der Entstehungsgeschichte des byzantinischen Ritus», O. C., Ser. III, vol. II (1927), σελ. 1-32.

ζὶ κι οἱ προσπάθειες νὰ διακρίνουμε καθαρώτερα τὸν χαρακτήρα στὶς παλαιότερες φάσεις τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας ἐπέτυχαν μεγάλη πρόοδο. Ἡ ἐργασία, ποὺ πραγματοποιήθηκε τὰ τελευταῖα τώρα χρόνια στὴν περιοχὴ τῶν μελετῶν τῆς βυζαντινῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς, στηρίζεται πιὰ σὲ στέρεα βάθρα, καὶ δὲν εἶναι ἀνάγκη ν' ἀναφέρουμε γι' αὐτὴ περισσότερα στὴν ἐπισκόπησή μας. Κάθε νεώτερη μελέτη θὰ τὴν ἀναφέρουμε στὸ κατάλληλο κεφάλαιο, καὶ θὰ τὴν ἀναγράψουμε καὶ στὴ βιβλιογραφία.

Τέλος θὰ ἐπιθυμοῦσα νὰ τονίσω γιὰ μιὰ ἀκόμη φορά, πὼς ἡ μελέτη τῆς μουσικῆς τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας ἐνέχει πολὺ σπουδαία σημασία γιὰ τὴν ἱστορία τῆς μουσικῆς γενικά. ᾿Απὸ τότε ποὺ ἄρχισε τὸ ἔργο τῆς μεταγραφῆς τῶν βυζαντινῶν νευμάτων στὴ σύγχρονη εὐρωπαϊκὴ μουσικὴ γραφή, μεγάλος θησαυρὸς ἄγνωστης ὡς τώρα μουσικῆς ἔγινε προσιτὸς στὸν μελετητή. "Οταν ἡ ἐπιστήμη ἔφθασε νὰ λύση τὸ πρόβλημα τῆς βυζαντινῆς σημειογραφίας, ἐπέτυχε κι ἕνα ἀκόμα πιὸ σπουδαῖο ἀποτέλεσμα: τώρα ποὺ παρέχεται ἡ δυνατότητα, ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ νὰ ἐξετασθῆ μαζὶ μὲ τοὺς ὕμνους τῆς λατινικῆς Ἐκκλησίας, θὰ μπορέσουμε νὰ συνεχίσουμε τὶς ἔρευνές μας, ὅχι μόνο γιὰ νὰ διαπιστώσουμε τὸν κοινὸ πυρήνα, ποὺ ἀνάγεται στὴν ἐποχὴ τοῦ ἀρχαίου Χριστιανισμοῦ, παρὰ καὶ γιὰ νὰ μελετήσουμε τὸ ἴδιο καὶ στοὺς δυό, καὶ στοὺς ἀνατολικοὺς καὶ στοὺς δυτικοὺς ὕμνους, τὶς πρῶτες ἀρχὲς τῆς εὐρωπαϊκῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς.

"Υστερα ἀπὸ τὴν εἰδικὴ ἐπισκόπηση τοῦ "Εγκον Βέλλες, παραθέτουμε σὲ μετάφραση τὸ τρίτο κεφάλαιο μὲ τὸν τίτλο «Ἡ ἰουδαϊκὴ καὶ χριστιανικὴ ἀρχαιότητα», ποὺ περιλαμβάνεται στὸ δεύτερο μέρος τοῦ βιβλίου τοῦ Βάλτερ Βιόρα — (Walter Wiora) «Οἱ τέσσερες μεγάλες ἐποχὲς τῆς μουσικῆς» — (Die vier Weltalter der Musik). Τὸ δεύτερο μέρος τοῦ βιβλίου φέρει τὸν τίτλο «Ἡ μουσικὴ στοὺς μεγάλους πολιτισμοὺς στὴν ᾿Αρχαιότητα καὶ στὴν ᾿Ανατολή». Μὲ τὴ μετάφραση αὐτὴ ἐπιθυμοῦμε νὰ ὑποδείξουμε στὸν Ἑλληνα μελετητὴ γενικώτερα, πῶς ἡ ἱστορία τῆς μουσικῆς προσπαθεῖ νὰ ἐπεκτείνη τὰ ὅριά της, καὶ μὲ νέα ἱστορικὴ ἀντίληψη νὰ συλλάβη τὴν παγκόσμια ἑξέλιξη τῆς μουσικῆς σὲ μιὰ συνολικὴ εἰκόνα.

Ό Βάλτερ Βιόρα δὲν εΙναι ἄγνωστος στὸν ελληνα, ποὺ ἀγαπᾶ καὶ μελετᾶ τὴ μουσική. Ἡ μελέτη του «Ἡ εἰδικὴ ἱστορικὴ θέση τῆς μουσικῆς τῆς δυτικῆς Εὐρώπης» ἔχει μεταφρασθῆ καὶ δημοσιευθῆ στὸ πρῶτο τεῦχος τῆς σειρᾶς «Μελέτες γιὰ τὴν εὐρωπαϊκὴ μουσική», διευθ. Π. Ε. Φορμόζη, Θεσσαλονίκη 1966, ἔκδ. Β. Ρηγοπούλου¹. Ὁ Γερμανὸς μουσικολόγος γεννήθη-

<sup>1.</sup> Βλ. καὶ ᾿Αγαμ. Μουρτζοπούλου, Μουσικολογικά. Χαιρετισμός στὸ πρῶτο τεῦχος

κε τὸ 1906 στὸ Κάτοβιτς τῆς "Ανω Σιλεσίας, καὶ σπούδασε στὴ Μουσικὴ 'Ακαδημία καὶ στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Βερολίνου μουσικὴ καὶ μουσικολογία, καθὼς καὶ φιλοσοφία καὶ κοινωνιολογία. Τὸ 1935 διορίσθηκε ἐπιστημονικὸς εἰδικὸς συνεργάτης στὸ Γερμανικὸ 'Αρχεῖο τοῦ λαϊκοῦ τραγουδιοῦ, καὶ τὸ 1941 ὀνομάσθηκε ὑφηγητὴς στὴν ἔδρα τῆς μουσικολογίας στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Φράϊμπουργκ. Τὸ 1958 διαδέχθηκε τὸν Φρίντριχ Μπλοῦμε στὴν τακτικὴ ἔδρα τῆς μουσικολογίας στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Κίλ, καὶ τὸ 1960 διορίσθηκε δεύτερος Πρόεδρος στὸ Γερμανικὸ Μουσικὸ Συμβούλιο.

Τὸ ίστορικὸ βιβλίο τοῦ Βάλτερ Βιόρα μὲ τὸν τίτλο «Οἱ τέσσερες μεγάλες ἐποχὲς τῆς μουσικῆς» δημοσιεύθηκε στὴν ἐπιστημονικὴ σειρὰ «Οὔρμπαν Μπύχερ» — (Urban Bücher) ἀριθ. 56, τὸ 1961, - (Ἐκδ. W. Kohlhammer, Stuttgart), κι ἀποτελεῖ τὴν πρώτη προσπάθεια ν' ἀναχθῆ καὶ ἡ ἱστορία τῆς μουσικής στή σημερινή παγκόσμια ίστορική θέα. Ή παγκόσμια ίστορική ἀντίληψη ἀποτελεῖ σήμερα τὴν κύρια γραμμή, ποὺ ἀκολουθεῖ τὸ ἀνθρώπινο πνεῦμα, γιὰ νὰ εὐρύνη καὶ ν' ἀνανεώση τὶς περιορισμένες ὡς λίγο πρὶν ἀντιλήψεις μας, και με τον τρόπο αὐτο νὰ έξυπηρετήση τις έξογκωμένες ἀνάγκες τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς, καὶ μαζὶ τὴ θέληση γιὰ συνεργασία τῶν ἀνθρώπων σὲ παγκόσμια πιὰ ἔκταση. Τὸ βιβλίο τοῦ Βιόρα ἐκτείνεται πέρα ἀπὸ τὸν περιορισμένο χῶρο τῆς μουσικῆς τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, διευρύνει τὸν ὁρίζοντα τῆς ίστορίας τῆς μουσικῆς στοὺς μεγάλους πολιτισμοὺς τῆς 'Αρχαίας 'Εποχῆς καὶ τῆς 'Ανατολῆς, στὴν προϊστορική καὶ στὴν ἀρχαιότατη ίστορική ἐποχή, καθώς και στη σύγχρονη παγκόσμια τεχνική και βιομηχανική περίοδο. Τὸ ἰδιαίτερο ὅμως χαρακτηριστικὸ τοῦ βιβλίου δὲν εἶναι ἡ πελώρια αὐτὴ έξωτερική ἐπέκταση. Όπως ἔχει παρατηρηθῆ, ὁ σοφὸς μουσικολόγος ἐπιτυγχάνει μαζὶ νὰ ἐμβαθύνη καὶ τὴν ἱστορικὴ γενικὰ ἀντίληψη, γιὰ νὰ ἐπιτύχη μιὰ νέα εἰκόνα τῆς μουσικῆς ἱστορίας.

Χωρίζει τὴν παγκόσμια ἱστορία τῆς μουσικῆς σὲ τέσσερες μεγάλες ἐποχές, καὶ μὲ συγκριτικὲς εἰκόνες καὶ μουσικὰ παραδείγματα προσπαθεῖ ν' ἀποδείξη τὶς συναρτήσεις, τὶς συσχετίσεις, καὶ τὶς ἀντιθέσεις στὶς τέσσερες αὐτὲς ἐποχές. Καθώς μελετᾶ τὴ γενικὴ ἐξέλιξη τῆς μουσικῆς, ἀφίνει νὰ διαγραφῆ ἀνάγλυφα ἡ εἰδικὴ στὸ σύνολο θέση τῆς μουσικῆς τέχνης τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, καὶ τελικὰ ρίχνει νέο φῶς στὴ μουσικὴ τῆς σύγχρονης ἐποχῆς μας, τῆς παγκόσμιας τεχνικῆς ἐποχῆς, ὅπου ἡ μουσικὴ ἀκολουθεῖ ἰδιόρρυθμες ἐξελικτικὲς πορεῖες.

Θὰ προτάξουμε ὅμως στὴ μετάφραση τοῦ τρίτου κεφαλαίου καὶ τὴ μετάφραση τῆς εἰσαγωγῆς τοῦ βιβλίου τοῦ Βιόρα, ὥστε ὁ μελετητὴς θ' ἀκούση τὸν ίδιο νὰ ἐκθέτη τὶς προθέσεις του. Θὰ θέλαμε μόνο νὰ προσθέσουμε ἀκό-

τῆς πρώτης σειρᾶς μουσικολογικῶν μελετῶν στὴν ἐλληνικὴ γλώσσα. Θεσσαλονίκη 1968.

μα, πὸς ὁλόκληρη ἡ ζωὴ τοῦ Βιόρα ἔχει ἀφιερωθῆ μὲ ἱερὴ προσήλωση στὴ μελέτη τῆς μουσικῆς, σ' ἔνα ἀπὸ τὰ πιὸ πλούσια ἀγαθὰ τῆς πολιτισμένης ἀνθρώπινης ψυχῆς. 'Αφοῦ μὲ ἀγάπη ἐργάσθηκε ἀκούραστα σὲ λεπτομέρειες, ποὺ ὁ ὄγκος τους προκαλεῖ τὸ θαυμασμό, ἐξακολουθεῖ νὰ μελετᾶ καὶ νὰ ἐργάζεται μὲ ἀκλόνητη πίστη στὴ γνωστὴ διατύπωση: «Πολὺ ὀρθά», εἶπαν, «ἡ 'Ορφικὴ λύρα τοποθετήθηκε ἐπάνω στὰ ἄστρα. Έκανε πολὺ περισσότερα, ἀπ' ὅσα τὸ ρόπαλο τοῦ Ἡρακλῆ. Έκανε τοὺς βαρβάρους ἀνθρώπους».

# WALTER WIORA, DIE VIER WELTALTER DER MUSIK. STUTTGART 1961. W. KOHLHAMMER VERLAG.

#### ΕΙΣΑΓΩΓΗ

Μουσική ίστορία είναι ίστορία τῆς μουσικῆς. Ἡ μουσική ὅμως δὲν είναι ἀποκλειστικὸ προνόμιο μόνο τῆς δυτικῆς Εὐρώπης. Βασικὲς μορφὲς τῆς μουσικῆς μονοφωνίας καθὼς καὶ τῆς πολυφωνίας ἔχουν διαμορφωθῆ στὴν ἀρχαιότερη λιθικὴ ἐποχή. Σημαντικὲς ἀκόμα ποικιλίες ρυθμοῦ, τονικὰ συστήματα, ἰδέες γενικά, καθὼς καὶ εἰδικὴ θεωρία τῆς μουσικῆς ἔχουν ἀναπτυχθῆ στὴν ἀρχαία ἑλληνικὴ καὶ στὴ ρωμαϊκὴ ἐποχή, στὴν ᾿Ανατολή, καὶ σὲ ἄλλα μέρη τῆς γῆς. Καὶ τώρα στὸν αἰώνα μας τῆς τεχνικῆς καὶ τοῦ βιομηχανικοῦ παγκόσμιου πιὰ πολιτισμοῦ ἐξελίσσονται νέα συστήματα, νέα χαρακτηριστικά, καὶ νέοι ἐκφραστικοὶ τρόποι, ποὺ ἐπιδροῦν σ᾽ αὐτὴ τὴν ὑπόσταση τῆς μουσικῆς. Ὁλόκληρη ἡ ἐξέλιξη αὐτή, στὸ σύνολό της, ἀποτελεῖ τὸ ἀντικείμενο στὴν εἰδικὴ ἱστορικὴ ἔρευνα. Τὰ χίλια χρόνια, ποὺ καταλαμβάνει ἡ ἐξέλιξη τῆς μουσικῆς τέχνης στὴν περιοχὴ τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, εἶναι ἀπλᾶ ἕνα ἰδιαίτερα σημαντικὸ τμῆμα τοῦ συνόλου.

Όταν ή μουσική ίστορία ἐπεκτείνη μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ τὰ ὅριά της καὶ τοὺς ὁρίζοντές της στὴ συνολικὴ ἐξέλιξη τῆς μουσικῆς, ἀκολουθεῖ στὴν οὐσία τὶς νέες ἰδέες καὶ τὰ νέα συμπεράσματα, ποὺ ἐπέτυχαν ἡ παγκόσμια ἱστορία — (λ.χ. «Ἡ ἱστορία τοῦ Κόσμου» — (Historia Mundi), 1952 κ. ἐξ. ἢ «Ἡ παγκόσμια ἱστορία τῶν Προπυλαίων» – (Propyläen Weltgeschichte), 1960 κ. ἐξ.). καθὼς κι ἡ παγκόσμια ἱστορία τῆς τέχνης — (λ. χ. «Ὁ κόσμος τῆς τέχνης» — (Universum der Kunst) τῶν Μαλρὼ - (Malraux) καὶ Σὰλλ - (Salles), στὴ γερμανικὴ ἔκδοση, 1960 κ. ἑξ. ἢ «Ἡ παγκόσμια ἱστορία τῆς τέχνης» — (Weltgeschichte der Kunst) τοῦ Λύτζελερ - (Lützeler)). Στὸ περιοδικὸ ποὺ ἐκδίδει ἡ διεθνὴς Ἑταιρία τῆς μουσικῆς ἐπιστήμης, σὲ εἰδικὸ ἄρθρο, ἀνέπτυξα, πῶς, ἀπὸ τὸν δέκατο ὄγδοο αἰώνα, διαμορφώθηκαν στὴ μουσικολογία ὁρίζοντες πέρα ἀπὸ τὴν εὐρωπαϊκὴ περιοχή, καὶ πῶς, μ' ὅλη τὴν ἀντίδραση ποὺ ἐμφάνισαν οἱ στενὲς ἀτομικὲς ἀντιλήψεις, οἱ ἐθνικιστι-

κὲς τάσεις, κι οἱ περιορισμένες πεποιθήσεις τῶν εἰδικῶν, κατόρθωσαν νὰ έπιβληθοῦν. Μόνο μέσα στὰ παγκόσμια ίστορικὰ πλαίσια μποροῦμε νὰ κατανοήσουμε την είδικη ίστορικη θέση της μουσικης της δυτικης Ευρώπης, καὶ τὰ πλαίσια αὐτὰ θὰ ὑποβοηθήσουν καὶ τὴν αὐτονόητη κατανόηση τῆς σύγχρονης ἐποχῆς, ποὺ ἀναπτύσσεται ἀπὸ μακρινὲς ἐξελικτικὲς πορεῖες. Αὐτὲς παραλαμβάνουμε ήμεῖς πάλι σήμερα, τὶς πραγματοποιοῦμε, καὶ τὶς ξαναδίνουμε νέο κῦρος. Πῶς εἶναι δυνατὸ ἀκόμα νὰ κατανοηθοῦν γεγονότα, ὅπως είναι ή ἐπέκταση τῆς μελωδικῆς τέχνης καὶ τῆς ἀρμονίας τῆς δυτικῆς Εὐρώπης σ' όλόκληρο τὸν κόσμο ἢ τὸ ἄλμα τῶν ἀσιατικῶν καὶ ἀφρικανικῶν λαῶν στὴν περιοχὴ τοῦ παγκόσμιου βιομηχανικοῦ πολιτισμοῦ, ὅταν ὅλ' αὐτὰ τ' ἀντικρύζουμε μὲ περιορισμένες μόνο προοπτικές; 'Εκεῖνο ποὺ σήμερα συμβαίνει, και με τόν τρόπο που πραγματοποιείται, δεν μπορεί να συγκριθη στην όλη εἰκόνα του μὲ τὶς μεταβολές, ποὺ ἔγιναν γύρω στὰ 1300 ἢ στὰ 1600 στὴν περιορισμένη περιοχὴ τῆς δυτικῆς Εὐρώπης. Κι ὅμως συχνὰ τὸ ἐμφανίζουν σὰν κάτι ἀνάλογο. Οἱ ἱστορικὲς εἰκόνες, ὅσες ὡς σήμερα ἐπικρατοῦν στὴ μουσικὴ φιλολογία, δὲν ἀνταποκρίνονται πιὰ οὕτε στὸ σημερινὸ στάδιο, ὅπου βρίσκεται ἡ ἐξέλιξη τῆς μουσικῆς, οὔτε καὶ στὴ στάθμη καὶ στὸ ὕψος, ποὺ ἐπέτυχε ἡ ἱστορικὴ συνείδηση. Εἰναι ἀνάγκη νὰ ἐπιτύχουμε μιὰ περισσότερο παγκόσμια ίστορική εἰκόνα, καὶ συμβολή στήν άντίληψη τῆς εἰκόνας αὐτῆς ἀποτελεῖ τὸ βιβλίο τοῦτο.

Δὲν εἶναι βέβαια ἐγχειρίδιο, παρὰ σύμφωνα μὲ τὴν πρόθεσή μας μιὰ ἐπιτομή, μιὰ σύνοψη, ποὺ ἐπισημαίνει κι ὑποδεικνύει τὴ συνολικὴ ἐξέλιξη καὶ πορεία, καθὼς καὶ τὴ διάρθρωσή της. Γενικὴ εἰκόνα - πανόραμα μὲ χίλια δυὸ ὀνόματα, σὰν ἐγκυκλοπαιδεία ἢ σὰν πολύτομο συλλογικὸ ἱστορικὸ ἔργο, δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι, γιατὶ περιορισμένη ἔχει προσχεδιασθῆ ἡ ἔκτασή του. Θὰ προσπαθήσουμε τὸ σύνολο σὰν σύνολο νὰ τὸ φωτίσουμε, κι ἀπὸ τὴ μεγάλη ποικιλία τῶν γεγονότων νὰ βοηθήσουμε ὥστε νὰ ξεχωρίση ὁ σκελετός, τὸ ἴδιο ὅπως, ἀφοῦ μελετήσουμε τὸν ὅλο μηχανισμὸ μὲ τὸν συγκεχυμένο πληθωρισμὸ ἀπὸ ἐντυπώσεις, φθάνουμε τέλος ν' ἀναγνωρίσουμε τὴ σύνθεση μιᾶς συμφωνίας.

"Όπως μιὰ συμφωνία, ἔτσι κι ἡ ἐξέλιξη ὡς σήμερα τῆς ἱστορίας τῆς μουσικῆς ἀποτελεῖται ἀπὸ τέσσερα μέρη. 'Η ὀνομασία, μεγάλες ἐποχές, ποὺ δίνουμε στὰ τέσσερα αὐτὰ μέρη, πρέπει νὰ μὴ σχετισθῆ μὲ διαστήματα ποὺ ἔχουν περιορισμένη ἔκταση, μὲ ἐποχές, δηλαδή, ὅπως ἡ περίοδος τοῦ Μπαρὸκ ἢ ἡ ἑλληνιστικὴ τελευταία ἐποχὴ τοῦ ἀρχαίου ἑλληνικοῦ κόσμου. Πρέπει ἀκόμα νὰ γίνη κατανοητό, πὼς μὲ τἰς ἐποχὲς αὐτὲς ὑποδιαιρεῖται ἡ παγκόσμια ἱστορία, καὶ ὅχι ἡ ἱστορία κάποιου πολιτισμοῦ. Οἱ τέσσερες μεγάλες ἐποχές, ποὺ διακρίνονται ἐδῶ, δὲν ἔχουν τὴν ἀρχή τους οὕτε καὶ ἀκολουθοῦν τὴν καθιερωμένη παράδοση ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ 'Ησιόδου καὶ τῆς Βί-

βλου, παρὰ ἀνταποκρίνονται στὰ ἴδια τὰ γεγονότα καὶ στὰ πράγματα. Μὲ τὸν ἴδιο τρόπο ἔχει διαιρέσει ὁ "Αλφρεντ Βέμπερ — (Alfred Weber) τὴν παγκόσμια ἱστορία, ὅμως στὴν περιοχὴ τῆς μουσικῆς ἡ προσφορὰ τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, ἀπὸ τὰ πρῶτα χρόνια τῆς μεσαιωνικῆς ἐποχῆς ὡς τὸν εἰκοστὸ αἰώνα, ἀποκτᾶ μιὰ ξεχωριστὴ θέση. 'Υπερέχει ἡ ἐποχὴ αὐτὴ μὲ τὴ μουσική της ἀπ' ὅλους τοὺς ἄλλους μεγάλους πολιτισμοὺς μὲ πολὺ περισσότερη δύναμη, παρὰ μὲ τὶς ἄλλες τέχνες της καὶ τὴ λογοτεχνία της. Τὰ χίλια χρόνια τῆς μουσικῆς τέχνης τῆς δυτικῆς Εὐρώπης ἀποτελοῦν μιὰ ἰδιαίτερη ἀνεξάρτητη ἐποχή.

Ο ίδιαίτερος όμως κόσμος της μουσικής διαφέρει άπό τὶς άλλες περιοχὲς τῆς τέχνης καὶ τῆς ζωῆς, ἀκόμα καὶ στὸν τρόπο ποὺ ἔχει γεννηθῆ καὶ στήν οὐσία του. Πρώτα ἀργότερα ἔχει γραφή μὲ εἰδική γραφή, καὶ πολύ ἀργότερα ἔφθασε νὰ ὑπάρξη σὰν ἔργο τέχνης μὲ ὁλοκληρωμένα δική του, αὐτοδύναμη άξία. Ἡ διαπότιση μὲ λογική τοῦ ξεχωριστοῦ αὐτοῦ κόσμου, ποὺ σὲ πολλὰ στοιγεῖα του φαίνεται μὴ λογικός, ὑπῆρξε, ἰδιαίτερα στὸν Μεσαίωνα τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, μιὰ κεντρική συμβολή στὴν ὅλη ἐξέλιξή του. Σὰν τέχνη ἢ σὰν μουσικὴ ἐπιστήμη ἐξελίχθηκε στὴν ᾿Αρχαιότητα καὶ στὸν Μεσαίωνα τὸ ἴδιο ὅπως κι οἱ ἄλλες ἐπιστῆμες τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, καὶ ξεγώρισε ἀπὸ τὴν ὑπόσταση καὶ τὴ γέννηση τῆς πλαστικῆς τέχνης. 'Απὸ τὸν δέκατο ὄγδοο ὅμως αἰώνα ὑπῆρξε τὸ πεδίο, ὅπου εἰδικὰ ἐκδηλώθηκαν ἀντιδράσεις ενάντια στίς θέσεις, πού είχε ύποστηρίξει ό διαφωτισμός κι ή ξηρή νηφαλιότητα. Μὲ κανένα τρόπο ἡ μουσικὴ δὲν θὰ ἔπρεπε νὰ χαρακτηρισθῆ ἡ περιοχή πού αἰώνια βραδυπορεῖ, μ' ὅλα πού μερικὰ ἱστορικὰ πνευματικὰ ρεύματα, ὅπως ὁ ἀνθρωπισμός, ἢ ὁ ρομαντισμός, κυριάρχησαν στή μουσική ἀργότερα παρά στή λογοτεχνία. Πόσο δημιουργικά όμως καὶ μὲ ἰδιαίτερα χαρακτηριστικά έξελίχθηκαν κι άναπτύχθηκαν στή μουσική οί τάσεις αὐτές, ἔτσι, ποὺ δὲν εἶναι δυνατὸ νὰ γίνεται λόγος γιὰ ἁπλὴ ἀκολουθία, καὶ πόσο πρωτότυπη καὶ δημιουργική ἀποδεικνύεται ή μουσική τῆς κλασικῆς Σχολῆς τῆς Βιέννας, ὅταν σχετισθῆ μὲ τοὺς κλασικισμοὺς τῆς ἐποχῆς της.

'Αντιφάσκει, χωρὶς ἄλλο, στὴν ὀρθὴ ἀντίληψη ποὺ κυριαρχεῖ στὴν ἱστορικὴ συνείδηση καὶ στὴ γνώση τῆς παγκόσμιας ἱστορίας, ν' ἀποκλείσουμε ἀπὸ τὴν ἱστορία τῆς μουσικῆς τὴ μουσικὴ τῶν πρωτόγονων λαῶν καθὼς καὶ τῆς 'Ανατολῆς, γιατὶ συγκριτικὰ μᾶς φαίνονται πὼς δὲν ἐνέχουν ἱστορικὰ στοιχεῖα. Νὰ ἐγκαταλείψουμε τὴ μουσικὴ αὐτὴ ἀποκλειστικὰ μόνο στὴ μουσικὴ ἐθνολογία, καὶ νὰ τὴν ἀντιληφθοῦμε εἰδικότητα ποὺ δὲν ἀνήκει στὴν ἱστορικὴ περιοχή, δὲν μᾶς ἐπιτρέπεται πιά, ἂν ὑπολογίσουμε τὶς σημερινὲς ἀλλαγές, ποὺ σύμφωνα μ' αὐτὲς οἱ πρωτόγονοι λαοὶ παύουν νὰ εἶναι πρωτόγονοι, κι οἱ μεγάλοι πολιτισμοὶ τῆς 'Ανατολῆς σὰν ρεύματα χύνονται μέσα στὴ θάλασσα τοῦ γενικοῦ βιομηχανικοῦ πολιτισμοῦ. 'Η ὅλη πραγμα-

τική κατάσταση θὰ μᾶς γίνη σαφέστερη, ἂν ἀναλογισθοῦμε, πὸς ἡ διάκριση σὲ ἱστορικοὺς καὶ μὴ ἱστορικοὺς πολιτισμοὺς δὲν ἀποδεικνύει λεπτὴ ἀντίληψη, ὅστε νὰ μποροῦμε μ' αὐτὴ νὰ κρίνουμε λίγο - πολὺ δίκαια τὰ ἱστορικὰ ρεύματα, καὶ πὸς σὲ παγκόσμιες ἱστορικὲς σημαντικὲς ἐξελίξεις μόνο σὲ ὁρισμένες περιοχὲς ἐπακολούθησε δυναμικὴ διαμόρφωση, ἐνῶ στὶς περισσότερες συνεχίσθηκε μιὰ άπλὴ συντηρητικὴ ζωή. Ἔτσι ἡ δημιουργικὴ ἐξέλιξη, ποὺ πραγματοποιήθηκε στὴν πρωτόγονη καὶ στὴν ἀρχαιότατη ἐποχή, συνεχίσθηκε κατόπι στοὺς μεγάλους πολιτισμούς, ἐνῶ οἱ πρωτόγονοι λαοὶ διαφύλαξαν τὶς πρωταρχικὲς καὶ ἀρχαῖες μορφές, τὶς διασταύρωσαν καὶ τὶς τροποποίησαν. Ἡ ἀρχαία ἑλληνικὴ θεωρία τῆς μουσικῆς μὲ τὸν ἴδιο τρόπο διαδόθηκε βέβαια καὶ στὴν ἀνατολή, πουθενὰ ὅμως δὲν ἐξελίχθηκε τόσο συστηματικὰ ὅπως στὴ μουσικὴ τέχνη καὶ στὴ σύνθεση τῆς δυτικῆς Εὐρώπης.

"Όταν συνδυάσουμε τὴν ἔρευνα τῆς συνέχειας τῆς ζωῆς μὲ τὴ μελέτη τῆς ἀρχέγονης δημιουργίας, κι ὅταν συσχετίσουμε τὴν τοπικὴ μὲ τὴ χρονικὴ διαίρεση, τότε θὰ προκύψη μιὰ γενικὴ εἰκόνα τοῦ μεγάλου συνόλου τῆς μουσικῆς ἱστορίας, ποὺ συνίσταται ἀπὸ τὶς ἀκόλουθες τέσσερες μεγάλες ἐποχές:

Ι. Τὴν πρωτόγονη καὶ ἀρχαιότατη ἱστορία, μὲ τὴν ἐπιβίωσή της στοὺς πρωτόγονους λαοὺς καὶ στὴν ἀρχαϊκὴ λαϊκὴ μουσικὴ τῶν μεγάλων πολιτισμῶν.

ΙΙ. Τὴ μουσικὴ τῶν ἀρχαίων μεγάλων πολιτισμῶν ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῶν Σουμερίων καὶ τῶν Αἰγυπτίων ὡς τὴν τελευταία ρωμαϊκὴ ἐποχή, καθὼς καὶ τὴν πολυποίκιλη συνέχισή της κι ἀνάπτυξή της στοὺς μεγάλους πολιτισμοὺς τῆς ᾿Ανατολῆς.

ΙΙΙ. Τὴ μουσικὴ τέχνη τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, ποὺ ἀρχίζει τὰ πρῶτα χρόνια τῆς μεσαιωνικῆς ἐποχῆς, καὶ μὲ τὴν πολυφωνία της, τὴν ἁρμονία της, τὶς μεγάλες μορφές της (ὅπως ἡ συμφωνία), καὶ μὲ τὰ ἄλλα χαρακτηριστικὰ γνωρίσματά της διακρίνεται ἀπὸ ὅλους τοὺς ἄλλους μεγάλους πολιτισμούς.

IV. Τὴ μουσικὴ τῆς τεχνικῆς καὶ τοῦ βιομηχανικοῦ πολιτισμοῦ, ποὺ περιλαμβάνει ὅλες τἰς χῶρες τῆς γῆς, συνενώνει τὴν κληρονομία τῶν πολιτισμῶν ποὺ προϋπῆρξαν σ' ἔνα «παγκόσμιο μουσεῖο», καὶ πραγματοποιεῖ τὴ διεθνὴ ζωὴ τῶν συναυλιῶν της, καθώς καὶ τὴ συνεχὴ ἐξέλιξη στὴν τεχνική της, στὴν ἔρευνα, στὴ σύνθεση, καὶ σ' ὅλα τὰ χαρακτηριστικά της μπροστὰ σ' ἔνα «παγκόσμιο κοινό».

Ή ἐξέλιξη κάθε τέχνης δὲν προχωρεῖ χωρὶς κάποια διάρθρωση, κάποια δομή· δὲν ἀποβλέπει, δηλαδή, δὲν ἐπιδιώκει ν' ἀραδιάση τὴ μιὰ ὕστερα ἀπὸ τὴν ἄλλη «μεταβολὲς ποὺ πραγματοποιεῖ ἡ εἰδικὴ καλλιτεχνικὴ πρόθεση»,

καὶ νὰ μᾶς παράσγη κάποιο ἐράνισμα ἀπὸ διάφορα ὕφη. Μὲ μιὰ τόσο ἀργέγονη ἀκολουθία δὲν ἐναλλάσσονται οὕτε κι αὐτὲς οἱ ἀλλαγὲς τῆς μόδας. Πολύ πιὸ ὀοθὰ προγωρεῖ καὶ περιπλέκει μεγάλες πολύπλοκες συναρτήσεις στὸ γρόνο καὶ στὸ χῶρο, καὶ δημιουργεῖ ἀλλεπάλληλα, τὸ ἕνα ὕστερα ἀπὸ τὸ άλλο, καὶ τὸ ἔνα κοντὰ στὸ άλλο, σὲ μιὰ συνολική πορεία. Ύπάρχουν πρώτα παραδόσεις, πού μεταναστεύουν, ξαπλώνονται σὲ πελώριες περιογές καὶ διαρκούν σὲ μεγάλα χρονικὰ διαστήματα, λ.χ. ἀπὸ τὴν πανάρχαια μελωδία τῆς λατρείας ὡς τοὺς λειτουργικοὺς ὕμνους τῶν σημερινῶν Ἐκκλησιῶν. Ύπάργουν ἀκόμα σταθερὰ σύνολα ἀπὸ χῶρες, λαούς, κι ἀπὸ ἄλλες κοινότητες, λ.χ. τῆς Εὐρώπης ἢ τῆς Ἰταλίας. Πρὶν ἀπ' ὅλα ὅμως ὑπάρχουν «ἐξελικτικές πορεῖες», λ.χ. ή ἐξέλιξη τῆς μουσικῆς γραφῆς στὸν Μεσαίωνα ἢ τῆς άρμονίας στή νεώτερη ἐποχή. "Όσο κι ἂν τροποποιοῦνται καὶ παραλλάζουν, μὲ τὶς διαφορὲς ποὺ ὑπάρχουν ἀνάμεσα στὶς μεγάλες ὁμάδες τῶν ἀνθρώπων, όμως, μ' όλ' αὐτά, οἱ πραγματικὰ λογικές αὐτές λειτουργίες διατηροῦν πάντα στὸ βάθος μιὰ βασική, μιὰ κύρια κατεύθυνση. Γιὰ ν' ἀναφέρουμε ἕνα παράδειγμα: Στην κατασκευή των μουσικών όργανων έμφανίζεται μιὰ ἐξέλιξη, πού ἀργίζει μὲ τὴν ἐπεξεργασία ἐπάνω σὲ ὑλικὰ πού προϋπάργουν, πού τὰ παρέχει ή φύση, ὅπως τὰ κόκκαλα καὶ τὰ κέρατα, ἀφοῦ προηγήθηκε παραγωγή τοῦ ήχου μὲ κτυπήματα στὸ ἀνθρώπινο σῶμα, ὅπως ήταν τὰ ποδοκροτήματα καὶ τὰ γειροκροτήματα. Κατόπι ὅλο καὶ περισσότερο, καὶ σιγὰ - σιγά, ὅπως τὸ ἔχει διατυπώσει γενικὰ γιὰ τὴν ἱστορία τοῦ πολιτισμοῦ ὁ Αρνολντ Γκέλεν — (Arnold Gehlen), «τὸ ὀργανικὰ ἀναπτυγμένο ὑλικὸ ἀντικαθιστά ή τεχνιτή ύλη, και την δργανική δύναμη, τη δύναμη του ζωντανου δργανισμού, δυνάμεις τῆς ἀνόργανης ύλης». 'Απὸ τὰ κόκκαλα ποὺ τραγουδοῦσαν, κι ἀπὸ τὰ ξύλινα τύμπανα, ἡ ἐξέλιξη μᾶς ὁδήγησε μέσα ἀπὸ τὰ ἠχηρὰ τύμπανα στὰ μεταλλικὰ ὄργανα, ἀργότερα σὲ πνευστὰ ὄργανα μὲ μηχανική παροχή άέρα, καί στή σύγχρονη έποχή τῆς τεχνικῆς σὲ ήλεκτρονική παραγωγή τοῦ ήχου. (Βλέπε στὸ τέλος τὶς εἰκόνες ἀριθ. 4-7). 'Ολόκληρο τὸ δρόμο αὐτὸ δὲν πρέπει βέβαια νὰ τὸν φαντασθοῦμε σὰ μιὰ εὐθεία γραμμή, παρὰ σὰ μιὰ διαδρομή μὲ πολλὲς τροχιές, ποὺ σ' αὐτή συνεργάζονται πολλὰ γέρια.

Τὸ ἴδιο κι ὁ προσδιορισμὸς τῶν ἤχων μὲ γραπτὰ σημαδόφωνα, προετοιμάσθηκε ἀρχικὰ μὲ κινήσεις τοῦ κορμιοῦ, μὲ ἐνδείξεις, δηλαδή, ποὺ παρέχονταν μὲ τὸ χέρι καὶ μὲ τὸν βραχίονα, μὲ τὴ «χειρονομία». Τὰ σημαδόφωνα, ποὺ ἀρχικὰ δὲν ἤταν καθορισμένα οὕτε ἀνεξάρτητα, κι ἐνίσχυαν τὴν προφορικὴ παράδοση καὶ μ' αὐτὴν ἤταν ἀνάγκη νὰ συμπληρώνονται, ἐξελίχθηκαν σὲ ἀνεξάρτητα κι αὐθυπόστατα φθογγόσημα, ἄσχετα πιὰ μὲ τὴ μνήμη καὶ τὴν προφορικὴ παράδοση. Κι ἐνῶ στὴν ἀρχὴ ἡ μουσικὴ γραφὴ καθόριζε μόνο τὰ κύρια καὶ τὰ βασικὰ στοιχεῖα τῆς ἀκολουθίας τῶν ἤχων

καὶ τὸ ρυθμό, ἄργισε κατόπι νὰ προσδιορίζη καὶ τὴν ἀγωγὴ καὶ τὴ δυναμική ἀξία τῶν ἥχων, καθώς καὶ μὲ ποιό τρόπο θὰ ἔπρεπε νὰ ἐκτελεσθοῦν. Μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ τὴ διαμόρφωση ὅλων αὐτῶν τῶν στοιγείων τὴν ἀναλάμβαναν όλο καὶ περισσότερο οἱ συνθέται. Ἡ συμμετοχὴ τοῦ συνθέτου στὴν άντήχηση τῆς μουσικῆς, στὴν ἠχητικὴ πραγματοποίησή της, δυνάμωνε ὅλο καὶ περισσότερο, ἐνῷ ἡ συμβολὴ τοῦ ἐκτελεστοῦ μουσικοῦ ὅλο καὶ περιορίζονταν, ώσπου αὐτὸς ἔγινε καθαρὰ έρμηνευτής, μὲ τὸ καθῆκον «νὰ ὑπηρετήση τὸ ἔργο, ποὺ μᾶς ἔγει παραδοθῆ». Μόνο ἡ μουσικὴ τῆς δυτικῆς Εὐρώπης ἐπέτυγε νὰ τελειοποιήση μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ τὴ γραφή, καὶ μ' αὐτὴ νὰ φθάση σὲ ὑπόδειγμα γραφής, στὸ ἀπόλυτα καθορισμένο, στὴν κυριαργία τοῦ μὲ μουσική σημειογραφία γραμμένου ἔργου. Καὶ τώρα στὸν αἰώνα μας. οί ήγητικοί δίσκοι, κι άλλοι νεώτεροι τρόποι, πού μ' αὐτούς σημειώνεται καὶ καθηλώνεται ή μουσική, έγιναν τὸ ἐπίκεντρο. Ωριμάζουν τώρα νέες μορφές. πού μ' αὐτὲς πραγματοποιεῖται ή μουσική στὸν τεγνικό βιομηγανικό πολιτισμό, αὐτὲς προσδιορίζουν τὴν ὑπόστασή της, καὶ τὴν κάνουν νὰ διακρίνεται ἀπὸ τὴ μουσικὴ ὅλων τῶν ἄλλων προηγούμενων πολιτισμῶν.

Τὰ παραδείγματα σὲ μουσικὴ γραφή, καθὼς κι οἱ εἰκόνες ποὺ παραθέτουμε στὸ τέλος τοῦ βιβλίου, ἔχουν σκοπὸ νὰ βοηθήσουν τὸ μελετητὴ ν' ἀντιληφθῆ σαφέστερα τἰς συναρτήσεις καὶ τἰς διαφορές, καὶ ξεχωριστὰ τἰς ἀντιθέσεις ἀνάμεσα στὶς διάφορες ἐποχές, ὅσο βέβαια μπορεῖ νὰ ἐπιτευχθῆ αὐτὸ στὴν περιορισμένη ἔκταση τοῦ βιβλίου. Τὴ βιβλιογραφικὴ ἐπισκόπηση ποὺ παραθέτουμε, τὴν περιορίσαμε στὰ νεώτερα ἰδιαίτερα συγγράμματα, ὅχι μόνο γιατὶ μᾶς τὸ ἐπιβάλλει ἡ περιορισμένη ἔκταση τοῦ βιβλίου, παρὰ γιατὶ θέλουμε νὰ προσδώσουμε ἰδιαίτερη θέση σ' ὅ,τι πραγματοποίησε ἡ σύγχρονη γνώση, κι ἡ σύγχρονη γενικὰ προσπάθεια στὴν ἔρευνα. Οἱ περισσότερες ἀπὸ τὶς ἐργασίες ποὺ ἀναφέρονται ἔχουν δημοσιευθῆ τὰ τελευταῖα χρόνια, μερικὲς στὴν τέταρτη δεκαετία στὸν αἰώνα μας, καὶ λίγες ἀκόμα στὴν τρίτη δεκαετία.

# ΙΙ. Η ΜΟΥΣΙΚΉ ΣΤΟΥΣ ΜΕΓΑΛΟΥΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΎΣ ΣΤΗΝ ΑΡΧΑΙΟΤΉΤΑ ΚΑΙ ΣΤΗΝ ΑΝΑΤΟΛΗ

3. Η ΙΟΥΔΑ·Ι·ΚΗ ΚΑΙ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑ. Η ΠΟΡΕΙΑ ΓΙΑ ΤΗ ΛΥΤΡΏΣΗ ΑΠΌ ΤΟ ΑΙΣΘΗΣΙΑΚΌ ΚΑΙ ΤΗ ΣΤΡΟΦΗ ΠΡΌΣ ΤΟΝ ΕΣΩΤΕΡΙΚΌ ΚΌΣΜΟ ΤΟΥ ΑΝΘΡΏΠΟΥ

Σὰν ἕνας ἔκθετος βράχος ἐξεῖχε ὡς σήμερα στὸ πεδίο τῆς μουσικῆς ἱστορίας τὸ Γρηγοριανὸ ἄσμα, ποὺ ἐξακολουθεῖ ν' ἀποτελῆ τὸ βασικὸ ἀπόθεμα, ἀπ' ὅπου ἡ Καθολικὴ Ἐκκλησία ἀντλεῖ τὴ λειτουργικὴ μουσική της. Σὰν σύνολο ἔχει καθορισθῆ βέβαια στὴ μεσαιωνικὴ ἐποχή, ὅπως ὅμως ἔχει πιὰ ἐξακριβωθῆ, ἔνα μέρος ἀπὸ τὰ στοιχεῖα του, καθὼς κι ἀπὸ τοὺς μελωδικοὺς τύπους του, ὑποχωρεῖ ὡς τὴν ἀρχαιότατη χριστιανικὴ ἐποχή, κι οἱ ρίζες του βυθίζονται καὶ σὲ παλαιότερες ἀκόμα ἐποχές. Μποροῦμε νὰ τὶς ἀναζητήσουμε στὴν ἰουδαϊκὴ Λειτουργία, κι ἀπ' ἐκεῖ πιὸ πέρα, στὶς λειτουργίες ποὺ εἶχαν καθιερώσει μεγάλοι πολιτισμοὶ καὶ παλαιότερες μεγάλες θρησκεῖες. Αὐτές, σ' ὁρισμένες μορφὲς τῶν προσευχῶν τους, καὶ στὸν τρόπο ποὺ προσεύχονταν οἱ πιστοί τους, θυμίζουν τὸν καθολικὸ μεσαίωνα. Τὰ κείμενα στὸ Γρηγοριανὸ ἄσμα εἶναι οἱ βιβλικοὶ ψαλμοί, κι αὐτοὶ προσδιορίζουν τὸ σχεδιάγραμμά του καὶ τὸν ρυθμό του. Κι οἱ βιβλικοὶ ὅμως ψαλμοί, μὲ τὴ μορφή τους, συγγενεύουν μὲ τοὺς ὕμνους τῶν Σουμερίων καὶ τῶν Φοινίκων.

Πέρα ὅμως ἀπὸ τὶς ὁμοιότητες αὐτές, τὸ Γρηγοριανὸ ἄσμα οὐσιαστικὰ κι ὁλοκάθαρα διακρίνεται καὶ ξεχωρίζει ἀπὸ κάθε ἀρχαϊκὴ μουσικὴ λατρείας, γιατὶ ἀποκλείει τὰ μουσικὰ ὅργανα καὶ τοὺς χοροὺς λατρείας, κι ἀκόμα περισσότερο, γιατὶ ψάλλεται χωρὶς νὰ ἀποδίδη χαρακτηριστικὴ διάκριση στὸ ρυθμό, κι ἰδιαίτερα χωρὶς νὰ ἐπιδέχεται παλλόμενο ρυθμό. "Όλες αὐτὲς οἱ διαφορές, καθὼς καὶ ἄλλες ἀκόμα, ὀφείλονται σ' ὁρισμένα γεγονότα. "Ενα μέρος ἀπὰ αὐτὰ τὰ διαπιστώνουμε στὸν ίδιο τὸν Μεσαίωνα, (λ.χ. ὁ πεζὸς λόγος χάνει πιὰ τὸν ἀρχαῖο ρυθμό του), ἔνα ὅμως μέρος ἀπαντᾶ καὶ πάλι στὴν ἀρχαία ἀκόμα ἰουδαϊκὴ καὶ χριστιανικὴ ἐποχή. 'Η μεταβολὴ ἐκείνη, ποὺ χαρακτηρίζει τὴ δεύτερη περίοδο τοῦ ἀρχαίου κόσμου, ὁπότε γεννήθηκε ἡ φιλοσοφία κι ἡ πρώτη ἐπιστήμη, δημιούργησε μαζὶ καὶ νέες θρησκευτικὲς δυνάμεις. Τὴν ὥρα ποὺ στὴν 'Ελλάδα ἰδιαίτερα, καὶ στὴν Κίνα, ἀποκτοῦσε τὴν ὑπόστασή της ἡ μιὰ πλευρὰ τῆς ἀλλαγῆς, ποὺ ὁδήγησε στὴ φιλοσοφία,

στή θεωρία για τὸ ήθος, κι ἀκόμα στή θεωρία τῆς μουσικής καὶ στή μουσική γραφή, στην περιοχή της θρησκευτικής άλλαγης ξεχωρίζει ὁ Ἰουδαϊσμός, καὶ μ' αὐτὸν συνέχεται ὁ Χριστιανισμὸς καὶ ἀργότερα ὁ Ἰσλαμισμός. Στὸν Ίουδαϊσμὸ ὁ Θεός, μὲ τὸν πιὸ κατηγορηματικὸ κι ὁριστικὸ τρόπο κι ἀκόμα μὲ τὸν πιὸ σημαντικὸ καὶ πλούσιο σὲ συνέπειες, ὁρίζεται μιὰ καὶ μόνη ὑπόσταση ύπεραισθησιακή, πνευματική. ή μορφή του δὲν παριστάνεται πιὰ σὰν ζῶο ἢ σὰν πέτρα ἢ καὶ σὰν ἄνθρωπος, κι ὅμως τὸν αἰσθάνονταν σὰν ἕνα πρόσωπο, πού πρέπει νὰ τὸ λατρεύουμε, καὶ σὰν πατέρα μας ὀφείλουμε νὰ τὸν παρακαλούμε και να τὸν άγαπούμε. Μὲ αὐστηρή ἀντίθεση πρὸς τὶς είδωλολατρικές θρησκείες, ή λατρεία πολλών θεών καθώς κι ή ἀπεικόνισή τους άποκλείσθηκε, ἢ μὲ νέες τάσεις τοῦ Χριστιανισμοῦ, ποὺ τελικὰ κατόρθωσαν νὰ ἐπικρατήσουν, ἡ ἀπεικόνιση τροποποιήθηκε σὲ μεγάλο βαθμό. Τὸ λειτουργικό άσμα όμως έπαυσε πιὰ νὰ είναι αἰσθησιακό, καί, σὰν προσευχή πρός τὸν ἔνα προσωπικό Θεό, ἔγινε ἐσωτερικὰ ψυχικό κι ἀπέκτησε οὐσία πνευματική. Οἱ ἀτυχίες τοῦ ἰουδαϊκοῦ λαοῦ, ἡ καταστροφὴ τοῦ Ναοῦ, ἡ αίχμαλωσία στή Βαβυλώνα, κι ἔπειτα ή διασπορά ποὺ ἐπακολούθησε, ἀνάγκασαν τὸν ἰουδαϊκὸ λαὸ νὰ ἐγκαταλείψη τὴν μὲ πλούσιο ὢς τότε ἦχο μουσικὴ τῆς λατρείας του.

Κι αὐτὸ ἀπετέλεσε βέβαια κατόπι τὸ κύριο χαρακτηριστικὸ στὴν ἐξέλιξη ποὺ ἐπακολούθησε. Πολλὰ ἀπὸ τὰ συστατικὰ στοιχεῖα στὴ νέα ἐξέλιξη μόνο προσωρινὰ ἴσχυσαν, ἄλλα ὅμως παρέμειναν μόνιμα πιά. Καθὼς καὶ στὸν Μεσαίωνα, καὶ στὴ νεώτερη ἐποχή, διάφορες τάσεις ἐπέδρασαν τώρα, ἄλλοτε παράλληλα ἡ μιὰ πρὸς τὴν ἄλλη κι ἄλλοτε σ' ἀντίθεση, κι ἐπέτυχαν διάφορους βαθμοὺς καὶ τύπους στὴν ἀποπνευματοποίηση τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς: ἀπὸ τὴ σύνδεση μὲ εἰδωλολατρικοὺς τύπους, ὡς τὴν ἐκλογὴ καὶ τὸν ἐξαγνισμὸ ὁρισμένων στοιχείων ἀπὸ τὴν παλαιὰ κληρονομία, κι ἀκόμα ὡς τὴ ριζικὴ ἐπικράτηση ἀντιλήψεων, ποὺ κυριαρχοῦσαν στὸν ἀσκητικὸ βίο. Στὸν ὅλο αὐτὸ κύκλο παραλήφθηκαν καὶ διάφορα θέματα ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ καὶ τὴν ἑλληνιστικὴ ἀρχαιότητα, παραδόσεις ποὺ παρέμεναν εὐχάριστες στὶς αἰσθήσεις, καὶ πνευματικὲς ἐκδηλώσεις μὲ ἐχθρικὴ διάθεση πρὸς τὶς αἰσθήσεις. Τέλος καὶ ἀντίθετα πολλὲς φορὲς θέματα συνδυάσθηκαν σὲ νέες συνθέσεις κι ἀπὸ τὴν Ἐκκλησία τὴν ίδια σὰν σύνολο, κι ἀπὸ τοὺς πνευματικοὺς ἀντιπροσώπους της, ἰδιαίτερα ἀπὸ τὸν Αὐγουστῖνο.

Τὸ κύριο αὐτὸ χαρακτηριστικό, ἡ προσπάθεια ν' ἀπαλλαγῆ ἡ μουσικὴ ἀπὸ τὸν αἰσθησιασμό, πλήττει ὅλα τὰ στοιχεῖα τῆς μουσικῆς. Μὲ τὴ θέληση ν' ἀποπνευματοποιηθῆ τὸ κάθε τι στὴ μουσική, ὅλα τὰ στοιχεῖα ποὺ ἀποτελοῦν τὴ σάρκα τοῦ τραγουδιοῦ καὶ τοῦ ἥχου θεωρήθηκαν ἀμφισβητήσιμα. Τὰ ὄργανα ἀρχικά, εἶχαν βέβαια ὡς τώρα πολὸ λίγη θέση καὶ σημασία στὴ μουσικὴ τῆς ἐκκλησίας, ἰδιαίτερα οἱ σάλπιγγες καὶ τὰ ἄλλα πνευστὰ ὄργα-

να συνόδευαν μόνο τοὺς ὕμνους τῆς λατρείας, ὅπως κι ὁ ἰουδαϊκὸς κίννος. ὄργανο μὲ πολλὲς χορδές. "Όταν ὅμως στὰ ἐγκαίνια τοῦ Ναοῦ ἑκατοντάδες ἔψαλλαν μαζὶ κι ἔπαιζαν, «κι ήταν σὰν ἕνας νὰ σάλπιζε καὶ νὰ ἔψαλλε», «τότε τὸ μεγαλεῖο τοῦ Κυρίου γέμιζε τὸν Οἶκο τοῦ Θεοῦ». ᾿Αντίθετα τώρα ἡ συναγωγή τῶν πρώτων γρόνων, καθώς κι ἀργότερα, περιορίσθηκε μόνο στὸ λειτουργικό ἄσμα, χωρίς τή συνοδεία όργάνων. "Όταν ἀκολούθησε ή καταστροφή καὶ τοῦ δεύτερου Ναοῦ, τότε ή ἀποχή αὐτή καθιερώθηκε σὰν ἐθνικὸ καὶ θρησκευτικό πένθος, όπότε χωρίς ἄλλο καὶ ἄλλα στοιχεῖα τῆς μουσικῆς τῆς λατρείας ἀπαγορεύθηκαν. Κι ὁ Χριστιανισμός, στὰ πρῶτα γρόνια, ἀπέκλεισε τὰ ὄργανα ἀπὸ τὴ Θεία Λειτουργία, κι ἡ ὀρθόδοξη Ἐκκλησία διαφύλαξε την απαγόρευση ως σήμερα, ένω ή δυτική Ἐκκλησία παραδέγθηκε άργότερα στή Λειτουργία τὸ ἐκκλησιαστικὸ ὅργανο, κι ἀργότερα καὶ ἄλλα μουσικά ὄργανα. "Αν γενικά ἔπρεπε νά ἐπιτρέπεται στούς γριστιανούς νά παίζουν μουσικά δργανα σε διάφορες άλλες περιστάσεις της ζωής τους, οί σγετικές αντιλήψεις δέν συμφωνούσαν μεταξύ τους. Ο Κλήμης τῆς 'Αλεξανδρείας δὲν ἐνέκρινε τὴ σύριγγα καὶ τὸν αὐλό, γιατὶ τὰ ὄργανα αὐτὰ ταιριάζουν στὰ ζῶα καὶ ὄχι στοὺς ἀνθρώπους, ἢ στοὺς ἀνθρώπους ποὺ εἶναι παράλογοι. "Αλλα ὅμως ὅργανα τὰ ἐπέτρεπε: «"Αν θέλης νὰ τραγουδήσης μὲ συνοδεία κιθάρας ἢ λύρας», γράφει, «τότε δὲν θὰ μποροῦσε κανεὶς νὰ σὲ κατακρίνη, γιατὶ μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ μιμεῖσαι μόνο τὸν δίκαιο κι ἀγαπημένο τοῦ Θεοῦ βασιλέα τῶν Ἑβραίων».

Στὴν προσπάθεια ν' ἀπαλλαγῆ τὸ ἄσμα τῆς λατρείας ἀπὸ ἐντατικὴ ἐξωτερίκευση ἀνήκει κι ἡ ἀπαγόρευση τοῦ χοροῦ τῆς λατρείας, ποὺ ἄλλοτε τὸν εἶχαν μεταχειρισθῆ ὅχι μόνο σὰν κυκλικὸ χορὸ γύρω σ' ἔνα θεὸ μὲ τὴ μορφὴ ζώου, λ.χ. τοῦ χρυσοῦ μόσχου, παρὰ καὶ σὰν χορὸ τοῦ Δαβὶδ μπροστὰ στὸ κενοτάφιο, στὸ βωμό, σὰν παράσταση τοῦ θριαμβευτικοῦ ὕμνου ἀφοῦ πέρασαν τὴν Ἐρυθρὰ θάλασσα, καὶ σὲ ἄλλες περιστάσεις. Μὲ τὸν παραμερισμὸ τοῦ χοροῦ ἀπὸ τὴ λατρεία σχετίζεται καὶ τὸ γεγονός, πὼς ἡ ἑβραϊκὴ ἐκκλησιαστικὴ ποίηση ἐξελίχθηκε σὲ καθαρὸ πεζὸ λόγο, ἐνῶ πρὶν ἀποτελοῦνταν ἀπὸ ρυθμικὰ διαμορφωμένους στίχους.

Αλλα είδικά χαρακτηριστικά στοιχεῖα στὴν ἐξέλιξη ὑπῆρξαν ὁ περιορισμὸς στὴν αὐστηρὴ μονοφωνία, ποὺ στὸν χριστιανισμὸ θεωρήθηκε σύμβολο τῆς ὁμογνωμοσύνης, τῆς ὁμοφωνίας (unanimitas), καθὼς κι ὁ αὐστηρὸς ἀποκλεισμὸς τῆς γυναίκας ἀπὸ τὸ λειτουργικὸ ἄσμα στὴν ἐκκλησία. Γιὰ τὰ ἰδιαίτερα μαθήματα τραγουδιοῦ στὸ σπίτι, ὁ Ἱερώνυμος συνιστοῦσε νὰ μὴ προτιμήσουν γιὰ διδασκάλισσα καμμιὰ ώραία τραγουδίστρια μὲ γυμνασμένη φωνή, παρὰ μιὰ σοβαρὴ ἀνύπαντρη σὲ προχωρημένη ἡλικία, ποὺ θὰ ἔπρεπε νὰ διδάξη στὴ μαθήτρια νὰ τραγουδᾶ τὶς προσευχὲς ἀπὸ τὸ προσευχητάριο. «Πρέπει νὰ προτιμοῦν παιδαγωγό», γράφει, «ὄχι στολισμένη κι

δραία, ποὺ μὲ γλυκειὰ φωνὴ θὰ τραγουδᾶ γλυκὰ τραγούδια, παρὰ γρηά, ὁχρή, κακοντυμένη καὶ κατσουφιασμένη. Νὰ διαλέγουν... ἀνύπαντρη σὲ μεγάλη ἡλικία, ποὺ θὰ τῆς διδάξη καὶ θὰ τὴ συνηθίση νὰ προστρέχη τὴ νύχτα
στοὺς λόγους καὶ στοὺς ψαλμούς, τὸ πρωῖ νὰ ψάλλη ὕμνους, καὶ τὴν τρίτη,
ἕκτη, καὶ ἐνάτη ὥρα νὰ στέκεται στὴ γραμμὴ σὰν πολεμίστρια τοῦ Χριστοῦ».

Τελικά όμως και το λειτουργικό άσμα το ίδιο άρχισε ν' άμφισβητήται. Βέβαια ή συναγωγή κι ή καθολική Ἐκκλησία διατήρησαν στή Θεία Λειτουργία τὸ λειτουργικὸ ἄσμα, ποὺ είχε ἐπικρατήσει, - (στὴ θέση του ἡ εὐαγγελική Ἐκκλησία ἐναλλάσσει τὸν ἐκφωνούμενο λόγο μὲ τὸ κοινὸ ἄσμα δλων τῶν πιστῶν) - ὅμως τὸν κανόνα, νὰ ψάλλουν μ' ἐσωτερικότητα (intus canere) ἢ μὲ τὴν καρδιὰ κι ὄγι μὲ τὸ στόμα (corde, non ore), μερικοὶ τὸν έρμήνευσαν, πὸς ὑποδεικνύει κάτι σὰν ἕνα ὁλότελα ἄφωνο, βουβὸ ἄσμα. "Αλλοι πίστευαν, πώς μόνο ὁ ἰδιαίτερος τόνος στην ἀνάγνωση κι ὁ ἐκφωνητικὸς τρόπος στὴν ψαλμωδία ἀνταποκρίνεται στὸ πνεῦμα καὶ στὴ λέξη τῆς Έκκλησίας, ένῶ κάθε μελωδικὰ καὶ μουσικὰ δλοκληρωμένο ἄσμα σημαίνει άπομάκρυνση ἀπὸ τὴν αὐστηρὴ ἔννοια, τὴν αὐστηρὴ ἰδέα τῆς θρησκείας. Τὸν τέταρτο αἰώνα, σὲ μιὰ διδακτική συνομιλία, κάποιος μαθητευόμενος τοῦ γηραιοῦ ήγουμένου Πάμπο παραπονιέται, πὼς θαύμασε στὴν 'Αλεξάνδρεια, στή μεγάλη πόλη, τὶς χορωδίες στην ἐκκλησία, καὶ πώς είναι πολύ λυπημένος, πού κι οί μοναχοί στην ἔρημο δὲν τραγουδοῦν κανόνες καὶ τροπάρια. Τότε ὁ γηραιὸς ἡγούμενος τοῦ λέει: «'Αλλοίμονο σὲ μᾶς, παιδί μου, πού ήλθαν ήμέρες, όπότε οί μοναχοί έγκαταλείπουν τη στέρεα καί δυνατή τροφή, πού μᾶς παρέχει τὸ "Αγιο Πνεῦμα, κι ἐπιδίδονται σὲ λυρικὰ τραγούδια καὶ στὴν τέχνη τοῦ ἤχου... Οἱ μοναχοὶ ὅμως δὲν ἀποσύρθηκαν σ' αὐτὴ την ἔρημο, γιὰ νὰ ἐμφανίζονται ὑπεροπτικοὶ μπρὸς στὸ Θεό, νὰ ψάλλουν μελωδίες, νὰ τραγουδοῦν ρυθμικὰ καὶ μὲ μουσικὴ τέχνη, νὰ κτυποῦν τὰ χέρια τους, καὶ νὰ κινοῦν τὰ πόδια τους σὲ βηματισμούς χοροῦ. "Οχι, ὀφείλουμε μὲ φόβο καὶ μὲ τρόμο, μὲ δάκρυα καὶ μὲ στεναγμούς, εὐσεβεῖς καὶ μετανοημένοι, μὲ φωνὴ γεμάτη μετριοπάθεια καὶ ταπεινοφροσύνη νὰ προφέρουμε τίς προσευχές μας στό Θεό». Μιὰ παρόμοια ριζική διαφωνία, όχι όμως ἀνάμεσα σὲ δυὸ πρόσωπα, παρὰ μὲ τὸν ίδιο τὸν έαυτό του, ἐκφράζει στὶς «'Ομολογίες» του (Χ, 33) ὁ Αὐγουστῖνος. Κάποτε εὔχεται, ὅλη αὐτὴ ἡ ὡραία μελωδικότητα ν' ἀπαγορευθή στὴν ἐκκλησία: σκέπτεται δμως πάλι πόσο ή μελωδία τὸν συγκινοῦσε ψυχικά καὶ τὸν συντάραζε, καὶ μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ συντελούσε τὸ περιεχόμενο τῶν προσευχῶν νὰ ἐπιδρᾶ ὅλο καὶ πιὸ ἐμφαντικὰ στὸν ψυχικὸ κόσμο του.

Είναι χαρακτηριστικό πόσο πολύ περισσότερες είναι οί μαρτυρίες γιὰ τὴ μουσικὴ στὴν Παλαιὰ Διαθήκη καὶ πόσο λιγώτερες στὴ Νέα. Οἱ μαρτυρίες αὐτὲς συμπληρώνονται μὲ πλούσιες παραδόσεις γιὰ τὸ ἀρχαϊκὸ λειτουργικὸ ἀσμα τῆς συναγωγῆς, κι ἀνάμεσά τους ξεχωρίζουν ὅσες προέρχονται ἀπὸ τὴν Ἰεμένη, τὴν Περσία καὶ τὴν Μεσοποταμία, γιατί, χωρὶς ἄλλο, στὰ παλαιότερα στρώματά τους πρέπει νὰ ἔχη διασωθῆ μιὰ κοινὴ κληρονομία, πρὶν ἀπὸ τὴ βαβυλωνιακὴ ἐξορία. Οἱ παραδόσεις αὐτὲς ἔχουν συγκεντρωθῆ στὸ Φωνογραφικὸ ᾿Αρχεῖο τῆς Ἱερουσαλήμ, καὶ παρέχουν δυνατότητες γιὰ γόνιμες συγκριτικὲς μελέτες καὶ ἔρευνες. ᾿Αποτελοῦν μιὰ ἐξαιρετικῆς σημασίας πηγή, τόσο γιὰ τὴν ἀρχαία ἰουδαϊκὴ μουσική, ὅσο καὶ γιὰ τὶς πηγὲς καὶ τὶς πρῶτες ἀρχὲς τῆς χριστιανικῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς.

Οί μελωδίες, πού περιλαμβάνονται στό Φωνογραφικό 'Αρχεῖο, μᾶς παρέχουν τη δυνατότητα ν' άντιληφθοῦμε τὸν ἀρχαϊκό ρυθμό τοῦ πεζοῦ λόγου· διαφέρει τόσο ἀπὸ τὸν συνηθισμένο τρόπο, ποὺ μ' αὐτὸν ἐκτελοῦμε σήμερα τό Γρηγοριανό άσμα, όσο κι άπό τόν μετρημένο κι όμοιόμορφα παλλόμενο ρυθμό. Οἱ μελωδίες ἀποτελοῦνται ἀπὸ τυπικὰ θέματα, ὅπου διαστήματα μὲ μικρές προεξοχές, βασικά σημεΐα, καὶ πτώσεις παρέχουν ὅλα μαζὶ μιὰ ρυθμική μορφή. Βραχύτεροι καὶ μακρότεροι ήχοι ἐναλλάσσονται, χωρὶς ὅμως νὰ διαμορφώνουν τόσο ἀκριβεῖς ἀριθμητικὲς σχέσεις, ὅπως περίπου ἡ ἐναλλαγή ἀπὸ ήμισυ καὶ τέταρτο σ' ἕνα μέτρο τριῶν τετάρτων. Τραγουδοῦν μιὰ σειρὰ ἀπὸ βραχεῖς φθόγγους σὰν ἀπαρχὴ γιὰ νὰ φθάσουν σ' ἕνα μακρότερο ήχο, ή ἐπαναλαμβάνουν ἕνα περιστρεφόμενο θέμα δυὸ καὶ τρεῖς φορές, καὶ μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ δυναμώνει ή μουσική ἔνταση, ποὺ ἀθεῖ στὴ λύση. Τέτοιες μουσικές κινήσεις τῆς φωνῆς διαμορφώνουν τὸν δυναμικό ρυθμό τοῦ πεζοῦ λόγου στὶς λεπτομέρειες, κι ἡ σχέση τους μεταξύ τους εἶναι ρυθμικὴ στὸ σύνολο. Ἡ διαδοχὴ τῶν ἰσχυρῶν θέσεων σὲ καθένα ἀπὸ τὰ δυὸ ἡμιστίχια τῆς ψαλμωδίας είναι έλεύθερη, όχι όμως και άμορφη. Συχνά περιλαμβάνει κάθε ήμιστίχιο δυὸ ἢ τρεῖς ἰσχυρὲς θέσεις, κι ἡ διαδοχὴ αὐτή, τὸ ἴδιο ὅπως κι ἡ διαδοχή τῶν ἰσχυρῶν θέσεων στή μείζονα πρόταση καὶ στὴν ἀπόδοση κάποιου ἔρρυθμου τραγουδιοῦ, τραγουδιέται κι ἀκούεται σὰν μορφὴ σὲ κίνηση.

Κι ἄλλα στοιχεῖα ἀκόμα ἀρχαϊκῶν μελωδιῶν λατρείας διακρίνονται παραστατικὰ στὶς μελωδίες αὐτές, ὅπως ἡ προσαρμογὴ πολλῶν κειμένων μὲ διαφορο ἀριθμὸ συλλαβῶν σὲ λίγους μελωδικοὺς τύπους, καὶ μαζὶ ἡ ἐλεύθερη τροποποίηση αὐτῶν τῶν μὲ πολλοὺς στίχους προτύπων, κι ἡ ἐναλλασσόμενη ταξινόμηση σὲ ὁμάδες μικρῶν ὡραίων φράσεων. Μὲ τὸν ἴδιο τρόπο τὸ ἀρχαῖο ἀσμα τῆς ἱεροτελεστίας στὴ συναγωγὴ διαφύλαξε διάφορες συνήθειες στὴν ἐκτέλεση καὶ στὴν κατανομὴ τῶν ψαλμῶν ἀνάμεσα σ᾽ ὅσους συνέπρατταν στὴν ἱεροτελεστία, καθὼς μᾶς παραδίδουν ἡ Βίβλος, τὸ Ταλμούδ, ὁ Φίλων, καὶ ἄλλες μαρτυρίες: ἐναλλάσσονταν καὶ μοιράζονταν οἱ ψαλμοὶ πότε στοὺς μονωδοὺς καὶ πότε σ' ἐκείνους ποὺ συνέπρατταν, ᾿Αλληλούῖα ἀκολουθοῦσαν ὕστερα ἀπὸ κάθε ἡμιστίχιο, ἔπειτα οἱ ψαλμοὶ ψάλλονταν πότε ἀπὸ τὸ ἕνα ῆμισυ τοῦ χοροῦ καὶ πότε ἀπὸ τὸ ἄλλο, καὶ τέλος ψαλμοὶ μὲ στίχους ποὺ ἐπαναλαμβάνονταν ἢ μὲ καταληκτικοὺς στίχους ψάλλονταν ἀπὸ τὴν ὁλότητα τῶν πιστῶν.

Η μορφή τῶν ψαλμῶν συγγενεύει μὲ τή μεσοποταμιακή καὶ τή φοινικικὴ ποίηση, καθώς καὶ τὴν ποίηση τῆς Χαναάν, ποὺ δείγματά τους ἔχουν βρεθή ἀπὸ τὴν ἐποχὴ γύρω στὰ 1400 π.Χ., κι ἡ συγγένεια αὐτὴ ὑποδεικνύει, πώς θὰ ὑπῆρχαν συναρτήσεις κι ἀπὸ τὴν πλευρὰ τῆς μουσικῆς. Οἱ Ἑβραῖοι, στὸ διάστημα τῆς πολύχρονης καὶ πολυτάραχης ίστορίας τους, μὲ τὶς τόσες έναλλαγές, παρέλαβαν πολλά στοιχεῖα πολιτισμοῦ ἀπὸ τοὺς γειτονικοὺς λαούς γύρω τους. Τὸν δέκατο τρίτο αἰώνα π.Χ., τὴν ἐποχὴ ποὺ ἔζησαν σχεδὸν νομαδικά στή Χαναάν, άφοῦ ὑποδούλωσαν ἐκεῖ ἕνα πλούσιο πολιτισμό μὲ όργανωμένες πόλεις, κατόπι στη βαβυλωνιακή έξορία, άργότερα στην έλληνιστική ἐποχή, ὅταν παρέλαβαν ἀπὸ τοὺς Ελληνας διάφορα έλληνικὰ μουσικά ὄργανα, κι ό Ἡρώδης ὁ μεγάλος μεταχειρίσθηκε ελληνας μονωδούς. Μὲ τὴν ἀδιάκοπη ὅμως προσπάθειά τους νὰ ξεχωρίζουν καὶ νὰ διακρίνονται ὅλο καὶ περισσότερο ἀπὸ τὸν γύρω τους κόσμο, κι ἀκόμα νὰ ξεκαθαρίζουν τὶς ξένες ἐπιδράσεις, διαμορφώθηκε κι ἀναπτύχθηκε ἡ ἰσραηλιτικὴ ὑπόσταση μὲ τὸ μεγαλεῖο της καὶ τὴν τραγικότητά της. Τὸ τραγούδι συνέβαλε κι αὐτὸ γιὰ νὰ διαπλάσουν τὸν θρησκευτικὸ κι ἐθνικὸ χαρακτήρα τους, καὶ μαζὶ ν' ἀποκτήσουν συνείδηση τῶν στοιχείων του. Τὰ θριαμβευτικὰ ἄσματα τῆς Μιριάμ, τῆς Δεββώρα, τῆς Ἰουδὶθ ἢ οἱ θρῆνοι τοῦ Δαβὶδ γιὰ τὸν Σαούλ καὶ τὸν Ἰωνάθαν ἀποτελοῦν χαρακτηριστικὰ δείγματα.

Ή μεταβολή τώρα στη νέα πνευματικότητα εμφανίζεται στη διαφορά που διακρίνει τους παλαιους ἀπό τους νεώτερους προφήτας. Οἱ παλαιοὶ εἰχαν πάντα μαζί τους μουσικὰ ὄργανα, κι ἐμπνέονταν ἀπὸ τη μουσική, καὶ πολλὲς φορὲς μὲ τὴ μουσικὴ ἔφθαναν σ' ἔκσταση. 'Αντίθετα οἱ νεώτεροι, στὴν προσπάθειά τους νὰ συνεχίσουν τὸν ἀγώνα τοῦ Μωϋσῆ ἐνάντια στὸν 'Ααρών, ἀγωνίζονταν γιὰ καθαρὴ πνευματικὴ πίστη πρὸς τὸ Θεό, κι ἀποπνευματοποίηση τῆς ἱεροτελεστίας. Έτσι ὁ προφήτης 'Ηλίας χλευάζει τους Φοίνικας ἱερεῖς, ποὺ μὲ τὰ ἀρχαϊκὰ ἔθιμά τους, καὶ τὰ μεγαλόφωνα ἄσματά τους καὶ τὶς ἐπικλίσεις τους, ἀποτείνονταν στὸ Θεό, σάνα κι 'Εκεῖνος ἀκούει μὲ τὸν τρόπο ποὺ κι οἱ ἄνθρωποι ἀκούουν.

Καὶ στὴν περιοχὴ τῆς κοσμικῆς μουσικῆς, οἱ προφῆται, καθὼς κι οἱ διάδοχοί τους, ἐκφράσθηκαν μ' αὐστηρὰ κριτικὸ πνεῦμα, ὅπως λ.χ. ὁ Ἡσαῖας στιγμάτιζε τὰ πλούσια τότε συμπόσια μὲ μουσική, ὅπου μετεῖχαν πολλὰ ὄρ-

γανα. ή αὐστηρὴ ὅμως αὐτὴ κριτικὴ τῆς μουσικῆς τῶν πόλεων δὲν σήμαινε διόλου, πώς οί ἐπικριταὶ συμπαθοῦσαν τυχὸν ὅ,τι ὁ ἀρχαῖος λαὸς τῆς ὑπαίθρου πραγματοποιούσε στήν περιοχή τῆς μουσικῆς. Στήν παλαιότερη έποχή τοῦ Ἰσραήλ, χωρικοί, ποιμένες, κι ίδιαίτερα γυναῖκες, μὲ τραγούδια γοροῦ ποὺ τὰ συνόδευαν μὲ μικρὰ χειροτύμπανα ἢ καὶ μὲ ἄλλα μεγάλα τύμπανα, άντιπροσώπευαν τὸ τραγούδι καὶ τὴ λαϊκή μουσική στὸ σύνολό της. 'Η νέα ἐξέλιξη ὅμως τώρα ἀπέβλεπε ν' ἀπαλλάξη τὴ διαδοχὴ τῶν ἑορτῶν, ποὺ έόρταζαν οί χωρικοὶ κάθε χρόνο, ἀπὸ τὴ σχέση τους μὲ τὶς ἀγροτικὲς ἐργασίες καὶ τὶς ἀγροτικὲς συνήθειες, καὶ νὰ ἐπιβάλη στὴν ἰουδαϊκὴ ζωὴ τελετουργικά καθήκοντα κι ύποχρεώσεις σχετικές μέ τὴ θρησκεία. ΤΗταν ὅμως αὐτὸ πολὸ πιὸ δύσκολο νὰ τὸ ἐπιτύχη καὶ νὰ τὸ ἐφαρμόση στὴν ὕπαιθρο, παρά στὶς πόλεις. Ἐκεῖνος ποὺ μελετοῦσε τὴν Αγία Γραφή σχημάτιζε τὴ γνώμη, πὼς ὁ λαὸς «δὲν ξέρει τίποτε ἄλλο, παρὰ μόνο γιὰ τὰ κοπάδια του νὰ μιλᾶ», καὶ σιγὰ - σιγὰ ἤλθε ἐποχή, ποὺ οἱ αὐστηροὶ Ἰουδαῖοι καὶ Χριστιανοί τὸν ἀθῶο λαὸ τῆς ὑπαίθρου, τὸν ἀφοσιωμένο στὰ παλαιὰ ἔθιμα καὶ στὶς παλαιές συνήθειες, τὸν χαρακτήριζαν είδωλολάτρη. Οἱ μεταρρυθμισταὶ ὅμως πολεμούσαν τη μουσική ζωή των πόλεων, όπου συνέπρατταν ή άφρόκρεμα κι ή πολυτέλεια ἀπὸ πολιτισμούς, ποὺ είχαν καλλιεργήσει τὸ ώραῖο. Έστρεφαν τὶς ἐπιθέσεις τους σὲ αὐλικὲς μορφὲς τῆς ζωῆς (ὅπως στὴν περίπτωση τῆς Σαλώμης) καὶ σ' εὐγενικές κι είδικευμένες μουσικές ἐκδηλώσεις σὲ κοσμοπολιτικὸ ἐπίπεδο, σύμφωνα μὲ τὸ πρότυπο τῶν μεγάλων πόλεων τῆς Συρίας, ὅπως ἡ Σιδών καὶ ἡ Τύρος. Κι ὅμως οἱ ἴδιοι ὑπῆρξαν, ὅπως κι οἰ χριστιανοί στίς πρώτες έκατονταετηρίδες, κάτοικοι πόλεων, κι άνῆκαν σὲ κοινωνικές τάξεις πόλεων.

Καὶ τὰ ἄτομα ἀκόμα κι οἱ αἰρέσεις, ποὺ ἀποσύρονταν στὴν ἔρημο, ὅπως ὁ Ἰωάννης ὁ βαπτιστὴς κι οἱ μαθηταί του ἢ ἡ συγγενικὴ πρὸς αὐτοὺς Κοινότητα Κούμραμ, ἤταν ὁλότελα ξένοι πρὸς τὸν πραγματικὸ λαὸ τῆς ὑπαίθρου. Ἐπειδὴ ὅμως ἀπομακρύνονταν ἀπὸ τὴν ἐπίσημη θρησκεία κι ἀπὸ τὴ μεγαλούπολη Ἱερουσαλήμ, τὴν ἄθεη, ὅπως τὴ θεωροῦσαν, μὲ τὴν ἀπόφασή τους συντελοῦσαν νὰ ἐπισπευσθῆ ἡ ἀποκέντρωση, ποὺ ἄρχισε μὲ τὴν καταστροφὴ τοῦ δεύτερου Ναοῦ. Ἡ ἠχητικὰ περίφημη μουσικὴ τοῦ Ναοῦ, ἡ καθιερωμένη ἀπὸ τὸ μουσικὸ βασιλέα Δαβὶδ κι ἀπὸ τὸ διάδοχό του, τὸν Σολομώντα, ποὺ τόσο ἀγαποῦσε τὴ μεγαλοπρέπεια, ὑπῆρξε τὸ ἐπίκεντρο τῆς μουσικῆς τὴν ἐποχὴ τῆς μοναρχίας. Τώρα ὅμως, μὲ τὴν κατάργηση τῆς αἰσθησιακῆς μουσικῆς καὶ μὲ τὴν ἀπλοποίηση τῶν τελετουργικῶν ψαλμῶν στὴν ἱεροτελεστία, ἐξαφανίζονταν ἡ παλαιὰ περίφημη μουσικὴ τοῦ Ναοῦ, καὶ μαζὶ τὸ γεμάτο πραγματικὴ ὑψηλὴ ἔννοια καὶ συνείδηση Κέντρο τῆς Ἱερουσαλήμ, γιὰ χάρη κάποιου φανταστικοῦ πνευματικοῦ ναοῦ καὶ τῆς μουσικῆς του. Τὸ ἀπλὸ καὶ λιτὸ ἄσμα στὴ συναγωγὴ καὶ στὴν οἰκογενειακὴ περιοχὴ

δὲν συνέχισε στὸ σύνολο τὴ μουσική, ὅπως αὐτὴ εἶχε ἀναπτυχθῆ στὸν πραγματικὸ Ναό, παρὰ μόνο ἕνα βασικὸ στρῶμα τῆς πολυποίκιλης ἐκείνης τέχνης, κι ἐξελίσσονταν πιὰ σύμφωνα μὲ τὸ νέο πνεῦμα. Τὴν ἐποχὴ τῆς μουσικῆς τοῦ μεγάλου ἰσραηλιτικοῦ Ναοῦ ἀκολούθησε ἡ ἐποχή, ὅπου καθιερώθηκε τὸ νέο τελετουργικὸ ἄσμα τῆς συναγωγῆς, κι ἡ ἐποχὴ αὐτὴ ἄρχισε τὸν πρῶτο αἰώνα μ.Χ..

# ΟΙ ΡΙΖΕΣ ΚΙ ΟΙ ΠΡΩΤΕΣ ΑΡΧΕΣ ΤΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΥ

Ο Χριστιανισμός ύπῆρξε άρχικά μιὰ κίνηση στὴν περιοχὴ τοῦ Ἰουδαϊσμού. Έτσι ή χριστιανική Θεία Λειτουργία καθώς καὶ τὸ λειτουργικό ἄσμα προήλθε ἀπὸ τὴν ἰουδαϊκὴ ἱεροτελεστία καὶ τὴ μουσική της, καὶ μάλιστα όχι ἀπὸ τὴν ὑψηλὴ τέχνη τοῦ Ναοῦ τῆς Ἱερουσαλὴμ καὶ τὴ δική της ἰδιορρυθμία, παρὰ ἀπὸ τὴν πράξη τῶν ἀρχάριων μεταρρυθμιστῶν, ὅπως τώρα μὲ διάφορες τροποποιήσεις, καὶ είδικὰ στὴν ἐπαρχία, συνηθίζονταν. ᾿Απὸ τὴν ιουδαϊκή ιεροτελεστία κατάγονταν, ανάμεσα σε άλλα, οι προσευχές, οι ψαλμοί, καὶ ἄλλοι βιβλικοὶ ὕμνοι, καθώς καὶ μερικές τυπικές μορφές, ποὺ ψάλλονταν ἀπὸ τὸ σύνολο τῶν πιστῶν στὴν ἐκκλησία, ὅπως τὸ ᾿Αλληλούῖα, τὸ 'Αμήν, καὶ ὁ Τρισάγιος. Μὲ τὰ κείμενα καὶ τὶς τυπικές μορφές, οἱ χριστιανοί θὰ παρέλαβαν καὶ τὶς μελωδίες ποὺ τὰ συνόδευαν, κι οί μελωδίες αὐτές, μὲ τὴ μετάδοσή τους ἀπὸ κοινότητα σὲ κοινότητα, θὰ μεταφέρθηκαν ἔξω ἀπὸ τὴν Παλαιστίνη, τὸ λιγώτερο οί μὴ συνδυασμένες ἄμεσα μὲ τὴν περιοχή, πού μὲ τὴν ἀρχέτυπη άπλότητά τους είχαν ἤδη διαδοθῆ παντοῦ ἢ μποροῦσαν νὰ διαδοθοῦν παντοῦ. Είναι βέβαιο, πὼς στὴν περιοχὴ τῆς Μεσογείου ύπῆρχαν τέτοιοι άπλοὶ τύποι μελωδιῶν, καὶ τὴν πληροφορία μᾶς παρέχει κατηγορηματικά ὁ Ἡρόδοτος. Οἱ Α. Ζ. Ἱντελζον — (A. Z. Idelsohn), Ερικ Βέρνερ — (Eric Werner) καὶ ἄλλοι εἰδικοὶ βεβαίωσαν, πὼς ἀνάμεσα στὰ γρηγοριανά, ἀρμενικά, καὶ ἄλλα χριστιανικὰ λειτουργικὰ ἄσματα καθὸς καὶ στὰ ἄσματα τῆς συναγωγῆς ὑπάρχουν μελωδικοὶ ταυτισμοί. Χωρὶς ἄλλο μὲ τὰ ίερὰ κείμενα οί χριστιανοὶ θὰ παρέλαβαν καὶ θὰ διαφύλαξαν καὶ συμπλέγματα ἀπὸ διάφορους μελωδικούς τύπους, καθώς καὶ στοιχεῖα ποὺ γαρακτηρίζουν τὸ ὕφος, κι ἰδιαίτερα κανόνες ψαλμωδίας κι ὁδηγίες, πῶς θὰ ἔπρεπε νὰ ἐκφωνηθοῦν τὰ κείμενα.

Πρὶν ὅμως ἡ Ἐκκλησία ἀποκτήση ἰσχὴ ὑπερεθνικὴ κι ἐπιβάλη ὁρισμένες μελωδίες γενικὰ ὑποχρεωτικές, ἦταν δυνατό, καὶ θὰ ἔπρεπε, μὲ τὴν ἐξάπλωση τοῦ Χριστιανισμοῦ, νὰ μεταβάλλεται κι ὁ ἀρχικὸς αὐτὸς θησαυρὸς τῶν μελωδιῶν. Θὰ ἦταν, χωρὶς ἄλλο, μὴ μεθοδικό, ἄν μὲ ἀμοιβαία σύγκριση πρὸς τὰ ἄσματα τῆς συναγωγῆς, θὰ βεβαιώναμε καὶ θὰ ὑπολογίζαμε τὴ συσχέτιση τῶν χριστιανικῶν μελωδιῶν μόνο μ' αὐτά. Θὰ ἦταν περισσότερο ὀρ-

θὸ νὰ προβοῦμε σὲ πολλαπλὲς συγκρίσεις πρὸς τὶς παραδόσεις ὅλων τῶν περιοχῶν, ὅπου ὁ Χριστιανισμὸς καθιερώθηκε. Μιὰ τέτοια ὅμως ἐργασία δὲν εἶναι διόλου εὕκολη, γιατὶ δὲν διαθέτουμε ἄλλες γραπτὲς πηγές, παρὰ μόνο μερικὲς ἀρχαῖες ἑλληνικὲς μελωδίες. Μ' ὅλ' αὐτά, στὴν εἰδικὴ αὐτὴ περίπτωση, ἡ συγκριτικὴ ἔρευνα μὲ τὶς λαϊκὲς παραδόσεις παρέχει πολλὲς ἐλπίδες, ἰδιαίτερα γιατὶ τὸ λειτουργικὸ ἀσμα τοῦ Χριστιανισμοῦ, στὶς πρῶτες ἑκατονταετηρίδες, θὰ πρέπει νὰ στηρίζονταν σὲ λαϊκοὺς τύπους, καὶ ὅχι σὲ μελωδικὲς μορφὲς ἔργων τέχνης. "Οσο ἡ πολλαπλὴ συγκριτικὴ ἔρευνα τῶν μελωδιῶν στὴν περιοχὴ αὐτὴ δὲν θὰ ἔχη προοδεύσει, γενικὰ συμπεράσματα γιὰ τὴν πρώτη ἀρχὴ τῆς χριστιανικῆς κι ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς δὲν ἔχουν ἀποδεικτικὴ δύναμη.

Γιὰ τὴ σημαντικὴ συμβολὴ καὶ τοῦ ἑλληνισμοῦ στὴν ἀρχικὴ διαμόρφωση τῆς χριστιανικῆς ψαλμωδίας συνηγορεῖ τὸ γεγονός, πὼς ὁ Χριστιανισμὸς ἀρχικὰ διαδόθηκε στὶς μεγαλύτερες ἰδιαίτερα πόλεις, καὶ πὼς σ' αὐτές, ὅσες μάλιστα ἀποτελοῦσαν τὰ κέντρα τῶν ἱεραποστολῶν, ὅπως ἡ 'Αντιόχεια λ.χ., κυριαρχοῦσαν ὁ πολιτισμὸς τῆς ἑλληνιστικῆς ἐποχῆς κι ἡ ἑλληνικὴ γλώσσα. Εἶναι φυσικὸ νὰ παρέλαβε ὁ Χριστιανισμὸς στοιχεῖα ἀπὸ τὶς λατρεῖες τῶν Μυστηρίων, κείμενα κι ἑλληνικὲς λέξεις, ὅπως τὸ Κύριε κι Εὐχαριστία, μορφὲς τέχνης, καὶ ἄλλα (βλ. τὶς εἰκόνες ἀριθ. 2-3). "Ενα θρησκευτικὸ ἀσμα στὴν ἑλληνικὴ γλώσσα καὶ μὲ σημειωμένη τὴ μελωδία ἔχει διασωθῆ σὲ πάπυρο τῆς 'Οξυρύγχου στὴν Αἴγυπτο. 'Ανήκει στὸν τρίτο αἰώνα μ. Χ., κι ὁ στίχος, ὅπως ψάλλεται μὲ τὸ τελικὸ 'Αμὴν (a h c' c' d' c' / h g a g) καὶ μὲ παραλλαγὲς ἐμφανίζεται στὸ ἀπόσπασμα αὐτὸ τέσσερες φορές, ἀντιστοιχεῖ μ' ἕνα τύπο ἐπωδοῦ, ποὺ ἡταν τότε συνηθισμένος.

'Απαγορεύσεις τῆς 'Εκκλησίας καὶ κριτικὰ συγγράμματα τῆς ἐποχῆς κατακρίνουν τοὺς χριστιανούς, καὶ παραπονοῦνται πὼς ἐξακολουθοῦν ἀκόμα νὰ τραγουδοῦν εἰδωλολατρικὰ τραγούδια καὶ νὰ τὰ παρεμβάλλουν στὰ θρησκευτικὰ ἄσματα (λ.χ. ὁ Λέων ὁ ΙV ἀναφέρει «διαβολικὰ τραγούδια, ποὺ ὁ λαὸς συνηθίζει νὰ συνθέτη καὶ γιὰ τοὺς νεκροὺς»—(carmina diabolica quae super mortuos vulgus facere solet)). Κι ὅχι μόνο τὰ τραγούδια τῶν πόλεων, παρὰ καὶ τὰ τραγούδια τῆς ὑπαίθρου ἐπέδρασαν μὲ ὅλο καὶ περισσότερη δύναμη, κι ἀντίθετα τὸ λαϊκὸ τραγούδι τῆς περιοχῆς συμπληρώνονταν μὲ κείμενα, ποὺ ἀνάγονταν τώρα σὲ χριστιανικὲς ἔννοιες. Γιὰ παράδειγμα θ' ἀναφέρω τὸν «γιούμπιλους» — (Jubilus), ἀφοῦ ἤδη ἔκανα λόγο γι' αὐτὸν πρίν². Μὲ

<sup>2. &#</sup>x27;Ο Βάλτερ Βιόρα ἀναφέρει πρίν, πὼς ἡ μορφὴ ποὺ λατινικὰ ὀνομάζεται «γιούμπιλους», ἀνἡκει χωρὶς ἄλλο στοὺς ἀρχαίους χρόνους τοῦ τραγουδιοῦ, καὶ στὴν ἀρχαία, χωρὶς ἢ μὲ ἐλάχιστες λέξεις, ἀναφώνηση. Συγγραφεῖς τῆς ἀρχαίας καθὼς καὶ τῆς πρώτης χριστιανικῆς ἐποχῆς τὴν ἀποδίδουν στὸ λαὸ τῆς ὑπαίθρου τῆς εἰδωλολατρικῆς ἐποχῆς. 'Ο Χιλάριους - (Hilarius von Poitiers) τὸν χαρακτηρίζει «ὁ ποιμενικὸς κι ἀγροτικὸς γιούμ-

κανένα τρόπο δὲν πρέπει νὰ παραδεχθοῦμε, πὸς κατάγεται ἀποκλειστικὰ ἀπὸ τὴν 'Ανατολή, ὅπως ἄλλοτε πίστευσαν. Οἱ Πατέρες τῆς 'Εκκλησίας, ποὺ τὸν χαρακτηρίζουν τραγούδι χωρὶς κείμενο, ἀναφέρουν ἐπανειλημμένα γιὰ τὸ λαὸ τῆς ὑπαίθρου στὴν περιοχή τους, πὼς τραγουδοῦσε τὸ ἴδιο τραγούδι τὴν ὥρα τῆς ἐργασίας, τοῦ θερισμοῦ, ἢ τῆς βοσκῆς τῶν ζώων, καὶ παραδέγονταν την προχριστιανική σημασία για τη λέξη «γιούμπιλους», ὅπως την ὄρισαν ὁ Σίξτους Πομπέγιους Φέστους — (Sixtus Pompejus Festus) κι ὁ Μάρκους Τερέντιους Βάρρο — (Marcus Terentius Varro) — («Jubilare est rustica voce inclamare» — (τὸ τραγούδι «γιούμπιλους» είναι ἀναβόηση μὲ φωνὴ ἀγρότου), «Ut quiritare urbanorum, sic jubilare rusticorum» — (ὅπως ὁ ὀλολυγμός κι ή ἐπίκληση είναι τῶν κατοίκων τῶν πόλεων, ἔτσι ὁ γιούμπιλους είναι τῶν κατοίκων τῆς ὑπαίθρου)). "Όταν οἱ χωρικοὶ κι οἱ βοσκοὶ ἔγιναν χριστιανοί, τότε σ' όρισμένα τραγούδια τους προσέθεσαν χριστιανικές λέξεις, καὶ μὲ τὶς νέες αὐτὲς λέξεις τὰ ὀνόμασαν, ὅμως, χωρὶς ἄλλο, πολὺ σπάνια ἔμαθαν ξένες μελωδίες, γιὰ νὰ τὶς τραγουδοῦν ἔξω ἀπὸ τὴν ἐκκλησία. "Ετσι έξηγεῖται λ.χ. ή πληροφορία, πού μᾶς διασώζει ὁ Ἱερώνυμος, πὼς οί γωρικοί, ὅταν ὄργωναν, τραγουδοῦσαν ᾿Αλληλούῖα. Χωρὶς ἄλλο δὲν τραγουδοῦσαν τὴν ὥρα τῆς ἐργασίας ἀνατολικὲς μελωδίες, παρὰ κάποιον γιούμπιλους, οπως συνήθιζαν νὰ τὸν τραγουδοῦν τὴν ὥρα ποὺ ὄργωναν καὶ πρὶν γίνουν χριστιανοί, κι ὅπως διατηρήθηκε ὢς σήμερα ἀκόμα σὲ ἀπόκεντρες περιοχές. Δὲν τὸν τραγουδοῦσαν ὅμως πιὰ ἐπάνω σὲ συλλαβὲς ἀπὸ εἰδωλολατρικὸ κείμενο, παρά ἐπάνω στὴ λέξη 'Αλληλούϊα.

Ένῶ ὅμως πραγματοποιοῦνταν κι ἐξελίσσονταν ὅλες αὐτὲς οἱ παρεμβολὲς κι οἱ ἀντίκτυποι, στὸ κέντρο διαμορφώνονταν καὶ γονιμοποιοῦνταν τὰ ἰδιαίτερα σπέρματα τοῦ Εὐαγγελίου. Ὁ Παῦλος συνιστοῦσε στοὺς Κολοσσαεῖς νὰ καλλιεργοῦν ψαλμούς, ὕμνους, καὶ πνευματικὲς ἀδές, (ὅσες, χωρὶς ἄλλο, σὲ μιὰ στιγμὴ ἀπὸ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα χαρίζονταν κι αὐτοσχεδιάζονταν), γιὰ νὰ «ἐνοικῆ» μέσα τους ὁ λόγος τοῦ Χριστοῦ πλούσιος κι ὁλοκληρωμένος, καὶ νὰ τοὺς γίνεται οἰκεῖος (Κολ. 3, 16). Ὁχι μόνο καθαρότητα παρὰ πληρότητα, ὅχι μόνο ὀρθότητα, παρὰ πρὶν ἀπ᾽ ὅλα ἡ ἀγάπη ἀποτελεῖ τὴν οὐσία αὐτῆς τῆς χριστιανικῆς ἀδῆς, ἡ ἀγάπη, «ὂ ἐστιν σύνδεσμος τῆς τελειότητος». Χωρὶς τὴν ἀγάπη αὐτή, κι οἱ πιὸ καλοὶ ἱεροκήρυκες, κι οἱ καλύτεροι ψάλται εἶναι μόνο «χαλκὸς ἠχῶν ἢ κύμβαλον ἀλαλάζον». Ἐκεῖνοι ποὺ ἀγαποῦν μποροῦν νὰ ψάλουν, εἶπε ἀργότερα ὁ Αὐγουστῖνος.

Μὲ τὴν ὀργάνωση καὶ στερέωση τοῦ Χριστιανισμοῦ στὴν πρώτη καθολικὴ ἀρχικὰ Ἐκκλησία, κι ἔπειτα στὴν κρατικὴ καὶ στὴν αὐτοκρατορικὴ Ἐκ-

πιλους», κι ὁ Αὐγουστίνος ἐξηγεῖ: «τραγουδοῦν ἰδιαίτερα γιούμπιλους, ἐκεῖνοι ποὺ ἐργάζονται σ' ἀγροτικὲς ἐργασίες».

κλησία, ἀπὸ τὸ ἀρχαῖο χριστιανικὸ λειτουργικὸ ἄσμα ἐξελίχθηκε καὶ γεννήθηκε ἡ «ἐκκλησιαστικὴ μουσική». "Οπως ὁ ἱερεὺς τώρα μὲ ἰδιαίτερη πιὰ λειτουργικὴ ἀμφίεση ἐμφανίζεται στὴν κοινότητα τῶν πιστῶν, ἔτσι ἀπὸ τὴ λαϊκὴ μουσικὴ διαφοροποιήθηκε κι ἀπέκτησε τὴν ὑπόστασή της ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσική. Μὲ τὸν τρόπο αὐτὸ ἀπομακρύνθηκε ἀπ' ὅλες τὶς πρῶτες ἀρχές της, ποὺ εἶχε κοινὲς στὰ πρῶτα βήματά της μὲ τὸ τελετουργικὸ ἄσμα τῆς συναγωγῆς. Κι ἐπειδὴ ἐξελίχθηκε σὲ μιὰ ἱερὴ τέχνη γιὰ μεγάλες κι ἀρχιερατικὲς Λειτουργίες, ἀπέκτησε τελικὰ τὰ ἴδια οὐσιαστικὰ χαρακτηριστικά, ποὺ εἶχε κάποτε ἡ μουσικὴ στὸ Ναὸ τῆς Ἱερουσαλήμ.

### ΤΟ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΟ ΑΣΜΑ ΤΗΣ ΑΝΑΤΟΛΙΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΑΝΤΙΚΕΙΜΕΝΙΚΉ ΘΕΩΡΉΣΗ

Όταν ὁ Χριστιανισμὸς ἐπέτυχε νὰ διαδοθῆ στὴν περιοχὴ τῆς Μεσογείου, ἡ ἀνατολὴ καὶ ἡ Δύση ἦταν ἐνωμένες μὲ ἰσχυρὲς συναρτήσεις στὴν περιοχὴ τοῦ πολιτισμοῦ, τῆς γλώσσας καὶ τῆς πολιτείας. Ἡ ἐνότητα ὅμως αὐτή, στὶς ἑκατονταετηρίδες ποὺ ἐπακολούθησαν, διασπάσθηκε. Μερικοὶ βασικοὶ σταθμοὶ στὴ νέα ἐξέλιξη ὑπῆρξαν ἡ διαμόρφωση κι ἡ ἀνάπτυξη τῆς λατινικῆς γλώσσας τῆς Ἐκκλησίας ἀπὸ τὸν δεύτερο αἰώνα, ἡ διαίρεση τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας στὰ 395, ἡ ἐπέκταση τοῦ Ἰσλαμισμοῦ ἀπὸ τὸν ἔβδομο αἰώνα, ἡ στέψη τοῦ Καρόλου τοῦ Μεγάλου σὲ αὐτοκράτορα στὰ 800, καὶ τὸ σχίσμα τοῦ 1054, ὁπότε διέκοψαν τὶς σχέσεις τους ἡ ρωμαϊκὴ Καθολικὴ Ἐκκλησία κι ἡ ἀνατολικὴ Ἐκκλησία. Μὲ τὴν ἐξέλιξη τοῦ διαχωρισμοῦ αὐτοῦ, διασπάσθηκε καὶ ἡ ἑνότητα στὴ μουσικὴ τῆς Θείας Λειτουργίας.

Στή Δύση συνεχίσθηκε ή ἐξέλιξη, ποὺ ὁδήγησε στὴν εἰδικὴ διαμόρφωση τῆς μουσικῆς τέχνης τῆς δυτικῆς Εὐρώπης. Στὴν 'Ανατολή, ἀφοῦ ὁ Χριστιανισμὸς ἐπέτυχε ἀρχικὰ νὰ ἐπεκταθῆ πρὸς τὴν ἀσιατικὴ περιοχὴ καὶ στὰ βόρεια τῆς 'Αφρικῆς, ἀναγκάσθηκε κατόπι νὰ περιορισθῆ, γιατὶ στὶς περιοχὲς αὐτὲς κυριάρχησε ὁ 'Ισλαμισμός. 'Αρχικὰ ὅμως, στὴ μεγάλη ἐποχὴ τῶν συριακῶν ὕμνων καὶ τῆς ἀκμῆς τοῦ Βυζαντίου, ἡ ἀνατολικὴ 'Εκκλησία, καὶ στὴν ὀργάνωση τῆς Λειτουργίας καὶ στὴ μουσική, ἤταν σὲ πολλὰ σημεῖα ἀνώτερη ἀπὸ τὴ δυτικὴ 'Εκκλησία' καὶ μὲ τὴν ἀνωτερότητα αὐτὴ ἰσχυρὰ ἐπέδρασε καὶ στὴ λειτουργικὴ μουσικὴ στὴ Δύση. Έτσι ἡ ἔρευνα κι ἡ μελέτη τῆς ἐποχῆς αὐτῆς θὰ εἰχε πολλὰ νὰ μᾶς διδάξη καὶ γιὰ τὴν ἱστορία τῆς μουσικῆς τῆς δυτικῆς Εὐρώπης.

Τὰ προβλήματα τῆς ἐποχῆς ἐκείνης ἐνέχουν σημασία καὶ γιὰ ἕνα ἄλλο ἀκόμα λόγο· γιατὶ στὴν ἀνατολικὴ Ἐκκλησία δημιουργήθηκε μεγαλύτερη ποικιλία ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς, μὲ αὐτοδύναμη ἀξία σὲ κάθε ἐκδήλω-

σή της, καὶ μὲ ἀνεξάρτητα χαρακτηριστικὰ στὸ μελωδικὸ πλοῦτο της. Ἐνῶ στὴ Δύση, ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ Καρόλου τοῦ μεγάλου, τὸ Γρηγοριανὸ ἄσμα καθιερώθηκε σὰν γενικὰ ὑποχρεωτικό, στὴν ᾿Ανατολὴ συνυπῆρξαν ὁ ἕνας κοντὰ στὸν ἄλλο διάφοροι θησαυροὶ μελωδιῶν μὲ πολὺ διαφορετικὰ χαρακτηριστικά. Μ᾽ ὅλα λ.χ. ποὺ ἡ λειτουργικὴ μουσικὴ τῆς ρωσικῆς Ἐκκλησίας, καὶ στὰ κείμενα καὶ στὴν ὁρολογία της, κατάγεται ἀπὸ τὸ βυζαντινὸ ἐκκλησιαστικὸ ἄσμα, ἐμφανίζει μιὰν ὅλως διόλου ἄλλη παράδοση στοὺς θη-

σαυρούς τῶν μελωδιῶν της.

Τὸ λειτουργικό τέλος ἄσμα τῆς ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας ἀποκτᾶ ἰδιαίτερη σημασία γιὰ τὴν παγκόσμια ίστορία τῆς μουσικῆς, ὅχι μόνο γιατὶ ἀποτελεῖ ἀνεκτίμητη πηγή γιὰ τὶς κοινὲς ρίζες καὶ τὶς πρῶτες ἀρχὲς κάθε χριστιανικῆς μουσικῆς. Τὸ γεγονὸς πὸς δὲν ἀπαντᾶ μόνο σὲ ἀναξάντλητες γραπτές πηγές, ὅπως τὸ Γρηγοριανὸ ἄσμα, παρὰ καὶ σὲ ζωντανὲς προφορικὲς παραδόσεις, ποὺ διατήρησαν στοιχεῖα ἀπὸ τὰ χαρακτηριστικὰ τῆς ἀρχαίας έποχῆς, ἐπιτείνει τὴ σημασία του. Προχριστιανικὰ στοιχεῖα παραμένουν ζωντανὰ στούς Κόπτας καὶ στούς Αἰθίοπας χριστιανούς. 'Ανάμεσα στὰ διάφορα ήχητικά ὄργανα, πού συνοδεύουν έδῶ τὸ λειτουργικό ἄσμα στή Θεία Λειτουργία, ἀνήκουν μικροί κώδωνες καί σεῖστρα· κι αὐτὰ ἀνάγονται σ' ἀρχαῖα αίγυπτιακά ὄργανα. Στὴν ἀνατολικὴ Ἐκκλησία τῆς Συρίας καὶ τῆς ᾿Αρμενίας, καθώς καὶ σὲ ἄλλες ἀνατολικὲς Ἐκκλησίες, διατηρήθηκε ζωντανὸς δ ρυθμός ἐκεῖνος τοῦ πεζοῦ λόγου, ποὺ συναντήσαμε καὶ στὸ τελετουργικὸ ἄσμα τῆς συναγωγῆς. Διαφορὲς ἀνάμεσα σὲ μακρὲς καὶ βραχεῖες ἀξίες σημειώνονται καὶ μὲ τὴ γραφή, λ.χ. στὴν ἀρμενικὴ σημειογραφία. Στὶς νεοελληνικές παραδόσεις τῶν βυζαντινῶν λειτουργικῶν ὕμνων, γιὰ ν' ἀναφέρουμε ἕνα παράδειγμα, λείπει ἀνάμεσα σ' ἄλλα ἡ ἀρχή, ποὺ σύμφωνα μ' αὐτὴ ἐνσωματώνονται στη μελωδία οι συλλαβές. Την άρχη αὐτη πρέπει να τη διακρίνουμε ἀπὸ τὴν ἐλεύθερη συμπλήρωση τῆς ἄτονης συλλαβῆς, καθώς κι ἀπὸ τὴν συμπύκνωση καὶ τὴν ὀρθολογικὴ ὑποδιαίρεση τῶν ρυθμικῶν ἀξιῶν. "Όταν σὲ κάποιο ὕμνο ἕνας στίχος ἔχει περισσότερες συλλαβὲς ἀπὸ τὸν προηγούμενο, τότε τὰ τέταρτα δὲν ὑποδιαιροῦνται σὲ δυὸ ὄγδοα ἢ σὲ τρίηχα,παρὰ εἰσάγονται καὶ ἄλλα τέταρτα ποὺ παρεμβάλλονται στὸ γενικὸ ρυθμό, χωρὶς αὐτὸ καὶ νὰ καταργῆ τὸ γενικὸ ρυθμό. Ἡ ἐνσωμάτωση ἢ κι ἡ ἀφαίρεση συλλαβῶν ἀνταποκρίνεται στὴ δυνατότητα γιὰ ἐλαστικὴ διαστολή καὶ σύντμηση, πού ένυπάρχει στή γενική ρυθμική μορφή.

Ή μουσική τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας μετεῖχε μὲ ἰδιαίτερη μεγαλοπρέπεια στὴν αὐλική τελετουργία καὶ στὴν ἐκκλησιαστικὴ ἱεροτελεστία καὶ μαζὶ στὴν ὅλη ἱερὴ λαμπρότητα τῆς Αὐτοκρατορίας, ὅπου ἐξακολουθοῦσε νὰ παραμένη ζωντανὸ κάτι ἀπὸ τὰ θεῖα βασίλεια τῶν ἀρχαϊκῶν πολιτισμῶν. Καὶ σὲ ἀντίθεση πρὸς τὴν κρατικὴ ἐκκλησιαστικὴ ὀργάνωση ὑπῆρ-

χαν οί μοναστηριακές κοινότητες, ὅπου ἡ γαλήνη κι ἡ ἀταραξία ποὺ ἐπικρατοῦσε συνέχιζε τὴν κληρονομία τῆς Στοᾶς.

Κυριαρχεῖ τελικὰ ἡ παράδοση στὴ βυζαντινὴ μουσική, κι ἡ κυριαρχία αὐτὴ ἐκδηλώνεται ἰδιαίτερα μὲ τὸ ἀξίωμα, πὼς δὲν ἔπρεπε νὰ δημιουργοῦν νέες μελωδίες, παρὰ τύπους, ποὺ ὑποδιαιροῦνταν σὲ τέσσερες αὐθεντικοὺς καὶ τέσσερες πλάγιους ἤχους. Τοὺς τύπους αὐτοὺς μποροῦσαν νὰ ταξινομοῦν σὲ διάφορες ὁμάδες, καὶ νὰ τοὺς βραχύνουν ἢ νὰ τοὺς δίνουν μεγαλύτερη ἔκταση. Μὲ τὸν ἴδιο τρόπο ἡ βυζαντινὴ μουσικὴ θεωρία δὲν προχώρησε προοδευτικά, μὲ τὴν πρόθεση νὰ ὑπερνικήση ὅλο καὶ νέα προβλήματα, παρὰ προσπάθησε νὰ διαφυλάξη σχολαστικὰ τὴν ἀρχαία κληρονομία. Γιὰ τὴν παγκόσμια ἱστορία, ποὺ ὀφείλει νὰ μελετᾶ ὅχι μόνο τὰ οὐσιαστικὰ περιεχόμενα, παρὰ καὶ τοὺς τύπους στὴν ἱστορικὴ πορεία τους, παρόμοιοι τρόποι, ὅπου κυριαρχεῖ ἡ ἀντίληψη νὰ διατηρηθῆ ἡ παράδοση, ἀποκτοῦν ἰδιαίτερη σημασία. Οἱ τρόποι αὐτοὶ ὑψώνονται σὲ χαρακτηριστικὰ ἔντονη ἀντίθεση πρὸς τὰ γεγονότα καὶ τὶς ἰδεολογίες, ποὺ ἀνέπτυξαν οἱ προοδευτικὲς τάσεις τῆς δυτικῆς Εὐρώπης, καθὼς καὶ οἱ σύγχρονες ἐπιδιώξεις τῆς Πρωτοπορείας.

## Η ΘΕΣΗ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ ΣΤΗΝ ΠΡΟΣΠΑΘΕΙΑ ΤΩΝ ΞΕΝΩΝ

Τὸ τελευταῖο αὐτὸ σύντομο κεφάλαιο τὸ εἴχαμε ἀρχικὰ σχεδιάσει μιὰ άπλὴ ὑποσημείωση στὴν ἑνδέκατη σελίδα, μὲ σκοπὸ νὰ πραγματευθοῦμε τὸ θέμα σὲ μεγαλύτερη ἔκταση καὶ μὲ περισσότερη ἀκρίβεια στὸ πέμπτο τεῦχος τῆς σειρᾶς. ᾿Αναγκαστικὰ στὴν ὑποσημείωση αὐτὴ θ᾽ ἀναφέραμε μόνο τὶς μελέτες καὶ τὰ ἄρθρα, ποὺ νομίζουμε πὼς θὰ βοηθοῦσαν τὸν "Ελληνα μελετητὴ νὰ διακρίνη τὴ θέση καὶ τῆς ἑλληνικῆς ἐπιστήμης στὴν προσπάθεια τῶν ξένων. Νομίσαμε ὅμως τελικά, πὼς ἄν ἐπιχειρούσαμε ν᾽ ἀντικαταστήσουμε τὴν ὑποσημείωση μὲ μιὰ σύντομη ἔκθεση, θὰ συντελούσαμε καὶ μ᾽ αὐτὴ νὰ γίνη περισσότερο φανερό, «πὼς μόνο μὲ ψυχικὴ ἐπαφὴ καὶ πνευματικὴ συνεργασία» θὰ ἤταν δυνατὸ νὰ τεθοῦν κάποτε οἱ βάσεις γιὰ μιὰ θέση καὶ τῆς ἑλληνικῆς ἐπιστήμης.

Ο Άγαμ. Μουρτζόπουλος¹ εὔχεται «τὴ γρήγορη ἔλευση ένὸς Μεσία, πού, βλαστὸς τῆς παραδεδομένης.... σοφίας», τῆς σχετικῆς μὲ τὸ ἐκκλησιαστικό μας μέλος, «ἀλλὰ καὶ μύστης τῆς οἰκουμενικῆς ἐπιστημονικῆς σκέψης, θὰ δώση τὰ δίκαιά της στὴν πρώτη, καὶ θ' ἀποκαλύψη τἰς σφραγισμένες ἀκόμα ἀλήθειες τῆς πρώτης στὴ δεύτερη». Οἱ σύντομες ὅμως μεταφράσεις, ποὺ δημοσιεύουμε στὸ τεῦχος αὐτό, συντελοῦν ἴσως νὰ κατανοηθῆ πὼς «ἀποκαλύψεις» στὴν περιοχὴ τῆς ἐπιστήμης — ἄν θὰ μπορούσαμε νὰ τὶς ὀνομάσουμε ἔτσι — προϋποθέτουν μακροχρόνια ἐπιστημονικὴ συνεργασία μὲ συγκεκριμένες κάθε τόσο κατευθύνσεις, καὶ εἰδικὰ γιὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσική μας, καθὼς γράφει ὁ σεβασμιώτατος Μητροπολίτης Διονύσιος Λ. Ψαριανός, τὴν «ἐξασφάλισι(ν) τῶν στοιχειωδῶν μέσων τῆς ἐπιστημονικῆς ἐρεύνης καὶ μιᾶς καταλλήλου στέγης, ὡς σπουδαστηρίου καὶ βιβλιοθήκης καὶ αἰθούσης ἐπιστημονικῶν ὁμιλιῶν καὶ ἀνακοισεων»². Θὰ ἤταν μάλιστα, χωρὶς ἄλλο, εὐχῆς ἔργο, ἡ ἀπαραίτητη αὐτὴ στέγη νὰ ἱδρυθῆ τὸ ταχύτερο καὶ νὰ καθοδηγηθῆ στὰ πρῶτα βήματά της ἀπὸ

<sup>1.</sup> Βλ. Μουσικολογικά. Θεσσαλονίκη 1968, σελ. 10.

Βλ. τἰς σχετικὲς προτάσεις καὶ στὴ μελέτη τοῦ σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Λαοδικείας Μαξίμου, 'Η ἐκκλησιαστικὴ μουσική. 'Αθῆναι 1963.

τὸν σεβασμιώτατο Διονύσιο Λ. Ψαριανό, τὸν ἐκκλησιαστικὸ μουσικό, ποὺ συνδυάζει τη σοφή μουσική ίδιοφυΐα με την ίκανότητα τοῦ εκτελεστοῦ κάθε ἐκτέλεσή του ἀποτελεῖ πραγματική ἀναδημιουργία — καὶ μαζὶ τὴν είδική ἐπίδοσή του στὴν ἐπιστημονική ἔρευνα καὶ μελέτη. Ὁ σεβασμιώτατος, ὅπως ἀνέπτυξε στὴν εἰσήγησή του στὴ Δεύτερη Θεολογική Συνάντηση τῆς Κοζάνης, τὸν Αὔγουστο τοῦ 1967, πιστεύει πὼς «ἡ Ἐκκλησία εἰς τήν τελειοτέραν της ἔκφρασιν είναι κοινωνία λατρείας»... «λειτουργία είναι τὸ πᾶν ὅ,τι τελεῖται κατὰ θείαν τάξιν εἰς τὸν φυσικόν καὶ πνευματικὸν κόσμον», καὶ γι' αὐτὸ «ἡ Ἐκκλησία ὑπὸ γενικὴν ἔννοιαν ὡς θεσμός καὶ ὡς ἔργον είναι θεία λειτουργία». Καὶ «ἀκριβῶς τῆς ἐννοίας καὶ τῆς οὐσίας τῆς Έκκλησίας δὲν δυνάμεθα νὰ ἔχωμεν γνῶσιν καὶ νὰ λάβωμεν αἴσθησιν παρὰ μόνον κατὰ τὴν Θείαν Λατρείαν, ὅπου τὰ πάντα ὁ βίος μας καὶ ἡ ζωή μας ένοῦνται ὀργανικῶς εἰς μίαν πνευματικὴν λειτουργίαν». «Ἡ ἱερωτέρα ἔννοια», συνεχίζει ὁ σοφὸς ἱεράρχης, «εἰς τὸν φυσικόν καὶ πνευματικὸν κόσμον είναι ή ἔννοια τῆς λειτουργίας. Καὶ ἡ ἱερωτέρα πρᾶξις εἰς τὴν Έκκλησίαν είναι ή Θεία Λειτουργία».

Μὲ τὸ πνεῦμα αὐτὸ τελεῖ τὴ Θεία Λειτουργία ὁ σεβασμιώτατος, ψάλλει ὁ ἴδιος τὸν ὑμνωδιακὸ θησαυρὸ τῆς Ἐκκλησίας, καὶ σκέπτεται καὶ μελετᾶ τὰ προβλήματά του, ἐνῶ παρακολουθεῖ καὶ τὴν προσπάθεια τῶν ξένων, ὥστε ν' ἀποτελῆ σήμερα τὸν ἰδανικὸ καθοδηγητὴ σὲ μιὰ Στέγη, ὅπου θὰ τεθοῦν οἱ βάσεις γιὰ νὰ πραγματοποιηθῆ κάποτε ἡ ἑλληνικὴ ἐπιστημονικὴ καὶ καλλιτεχνικὴ θέση στὴ μελέτη τῶν ὕμνων.

Θ' ἀναφέρουμε τὶς κύριες μελέτες ποὺ δημοσίευσε ὡς σήμερα, καὶ πιστεύουμε, πὼς ὁ τρόπος του στὴν ἐκτέλεση τῶν ὕμνων καθώς καὶ οἱ σκέψεις του καὶ τὰ συμπεράσματά του θὰ μποροῦσαν ν' ἀποτελέσουν τὸ ἐπίκεντρο γιὰ κάθε νεώτερη προσπάθεια.

Στὴν Ἐπετηρίδα «Δίπτυχα Ὁρθοδοξίας» τόμ. Α΄ καὶ Β΄, ᾿Αθῆναι 1957, σελ. 154 κ. ἑξ. δημοσίευσε τὴ μελέτη «Συμβολὴ εἰς τὸ ζήτημα τῆς Ἑλληνικῆς Ἐκκλησιαστικῆς ἡ Βυζαντινῆς μουσικῆς». ᾿Ακολούθησαν οἱ μελέτες: «Ἡ Βυζαντινὴ Μουσικὴ ἐν τῆ Ὁρθοδόξφ Ἑλληνικῆ Ἐκκλησία» (᾿Ανάτυπον ἐκ τῆς «Οἰκοδομῆς», 1959), τρία ἄρθρα στὴν ἐφημερίδα «Δυτικὴ Μακεδονία» τῆς Κοζάνης, 4 Ἰουλίου, 18 Ἰουλίου καὶ 1 Αὐγούστου 1960 μὲ τὸν τίτλο: «Ἡ φωνὴ τῆς Ἐκκλησίας, Ἡ βυζαντινὴ μουσική» καὶ ἰδιαίτερα τὸ τρίτο ἄρθρο μὲ τὸν ὑπότιτλο «Τὸ διαφέρον τῶν ξένων καὶ τὸ ἡμέτερον χρέος», «Ἡ ἀρχαία μουσικὴ τοῦ ᾿Ακαθίστου Ύμνου, 1961», «Οἱ ὕμνοι τῆς Ἐκκλησίας» («Οἰκοδομή», ἔτος Δ΄, Κοζάνη 1926, φύλ. 15), «Ἡ Βυζαντινὴ Μουσική, ὡς ἐξηγεῖται καὶ ὡς παρεδόθη, 1967», καὶ «Ἡ Θεοτόκος ἐν τῆ ᾽Ορθοδόξφ Ὑμνωδία, 1968».

Στὴν έλληνική ἐπιστημονική βιβλιογραφία γιὰ τὴν ἐκκλησιαστική

μουσική μας, ποὺ ἀναφέρεται στὴν προσπάθεια τῶν ξένων, ἀνήκουν καὶ δυὸ διαλέξεις, ἡ πρώτη τοῦ Ντὸμ Τάρντο καὶ ἡ δεύτερη τοῦ Μ. Βελιμίρο-βιτς.

Ο Ντόμ Τάρντο μίλησε στην Αἴθουσα τοῦ Φιλολογικοῦ Συλλόγου «Παρνασσός», στὶς 28 'Οκτωβρίου τοῦ 1933, κι ἐπειδὴ τὸ συντηρητικὸ τότε κοινὸ πίστευε πώς ή μελωδική δομή των υμνων «της έθνικης ήμων έκκλησιαστικής μουσικής», καθώς ἔγραφε ὁ Κ. Ψάχος, «ἀπὸ μιᾶς καὶ πλέον γιλιετηρίδος εν τη εκκλησία διασωθείσα, ύπηρξεν αείποτε μία και ένιαία έν τη ὀρθοδόξω λατρεία», δέν δίστασε μέ φωνές διαμαρτυρίας να διακόψη τὸν ὁμιλητή, ὅταν σὰν «συμπέρασμα ἐν γενικαῖς γραμμαῖς τῶν διαφόρων ἐπιστημονικῶν ἐρευνῶν τῶν καθ' ἡμᾶς γρόνων», προσπάθησε νὰ ἐξηγήση πώς ὑπάρχει «γένεσις καὶ ἀνάπτυξις τῶν διαφόρων σταθμῶν τῆς ἐκκλησιαστικής Βυζαντινής μουσικής». ή όμιλία του Ντόμ Τάρντο δημοσιεύθηκε ἀπὸ τὸ «Ἰταλικὸν Ἰνστιτοῦτον ᾿Ανωτέρων Σπουδῶν» μὲ τὸν τίτλο: «Ἱερομονάγου Λαυρεντίου Τάρδου, Διευθυντοῦ τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς Σγολῆς τῆς Ἑλληνορρύθμου Ἱερᾶς Μονῆς τῆς Κρυπτοφέρρης, Ἡ Βυζαντινὴ Μουσική, ή γραφή καὶ ή ἐκτέλεσίς της. Διάλεξις δοθεῖσα εἰς τὸν Φιλολογικὸν Σύλλογον «Παρνασσόν», τὴν 28ην 'Οκτωβρίου 1933 (ΧΙΙ). Εὐρεῖα περίληψις τῆς διαλέξεως».

Ο Μίλος Βελιμίροβιτς, καθηγητής τῆς Ίστορίας τῆς Μουσικῆς στὸ Πανεπιστήμιο Γαίηλ (Yale) στὶς Ένωμένες Πολιτεῖες τῆς 'Αμερικῆς, «προσκεκλημένος της Θεολογικής Σχολής του Πανεπιστημίου», μίλησε «ἐνώπιον καθηγητῶν καὶ φοιτητῶν τοῦ Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης», ύστερα ἀπὸ τριάντα χρόνια, «τὴν 27ην Φεβρουαρίου 1964», μὲ θέμα: «Ἡ μελέτη τῆς Βυζαντινῆς Μουσικῆς εἰς τὴν Δύσιν». Ἡ όμιλία αὐτή, στὶς γενικές γραμμές, ἐπαναλαμβάνει στοιχεῖα τῆς Εἰσαγωγῆς τοῦ Έγκον Βέλλες καὶ καταλήγει: «Τὰ προβλήματα είναι ἀναρίθμητα καὶ ἔχομεν ἀνάγκην νέων ἐργατῶν νὰ πυκνώσουν τὰς τάξεις μας, διότι οὐδεὶς ἐξ ἡμῶν ἔχει τὸ μονοπώλιον τῆς ἀληθείας, καὶ ἡ ἀλήθεια θὰ ἐκλάμψη μόνον, ἀφοῦ πολλοὶ ἐξ ήμων έξερευνήσουν τὰς διαφόρους ἀπόψεις οἱουδήποτε δοθέντος προβλήματος. Ήμεῖς ἔχομεν μεγάλην ἀνάγκην νὰ ἐνημερωθῶμεν μὲ τὸ συντελούμενον εν Ελλάδι έργον καὶ νὰ εξοικειωθώμεν με τὰ ἀποτελέσματα του. 'Αφ' έτέρου τὸ ἔργον μας εἰς τὴν Δύσιν πρέπει νὰ γνωσθή εἰς τοὺς Ελληνας ἐρευνητάς, ὁπότε μετὰ ταῦτα δυνάμεθα ὅλοι ἀπὸ κοινοῦ ἀλληλοβοηθούμενοι νὰ συνεχίσωμεν τὸ ἔργον μας, τὸ ὁποῖον κατὰ πολὺ ὑπερβαίνει τὰς ίκανότητας οἱουδήποτε μεμονωμένου ἀνθρώπου ίνα τὸ καλύψη μόνος του». Ἡ όμιλία τοῦ Βελιμίροβιτς δημοσιεύθηκε στὸ Περιοδικὸ «Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς», "Οργανον τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, "Ετος ΜΖ΄, Θεσσαλονίκη 1964, σελ. 309-312 καὶ 395-405.

Όταν τὸ 1935 κυκλοφόρησε ὁ πρῶτος τόμος τῆς σειρᾶς «Monumenta Musicae Byzantinae», ὁ Κ. Δ. Παπαδημητρίου δημοσίευσε στὸν δέκατο τρίτο τόμο τοῦ Περιοδικοῦ «Ἐκκλησία», τοῦ ἐπισήμου δελτίου τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, σελ. 291α-294α, ἄρθρο μὲ τὸν τίτλο «Ἐκδοσις χειρογράφων Βυζαντινῆς Μουσικῆς», ὅπου χαιρετίζει μ' ἐνθουσιασμὸ τὸ ἔργο τῶν Χαῖγκ, Τίλλυαρντ καὶ Βέλλες, παρέχει τὶς πρῶτες πληροφορίες σχετικὰ καὶ συνιστᾶ: «Ἰδιαιτέρως ὅμως οἱ Ἑλληνες ἐπιστήμονες εἰναι δίκαιον νὰ παρακολουθήσωσι μὲ ὅλως ἰδιαίτερον ἐνδιαφέρον τὰς σπουδαίας ταύτας ἐκδόσεις, αἱ ὁποῖαι θὰ φέρουν ἀργὰ ἤ γρήγορα εἰς φῶς νέους κεκρυμμένους θησαυροὺς τοῦ Μεσαιωνικοῦ μας Πολιτισμοῦ».

Στὴ βιβλιοθήκη τοῦ σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Σερβίων καὶ Κοζάνης Διονυσίου Λ. Ψαριανοῦ ὑπάρχει καὶ δακτυλογραφημένη σχετικὴ 'Ανακοίνωση τοῦ Κ. Δ. Παπαδημητρίου μὲ τὸν τίτλο «Περὶ τῶν προόδων τῆς βυζαντινῆς παλαιογραφίας», ὅπου ἀναφέρονται περισσότερες λεπτομέρειες γιὰ τὶς ἐκδόσεις καὶ τὰ σχέδια τῶν Εὐρωπαίων ἐρευνητῶν.

Στὴ φιλόξενη βιβλιοθήκη τοῦ σεβασμιωτάτου ὁ μελετητὴς μπορεῖ ἀκόμη νὰ συμβουλευθῆ σὲ δακτυλογραφημένο ἀντίγραφο τὴν ἀπάντηση τοῦ καθηγ. Γ. Σωτηρίου καθὼς καὶ τὸ ὑπόμνημα τοῦ Κ. Ψάχου στὸ ἐρώτημα τοῦ Πατριαρχείου σχετικὰ μὲ τὴν ἔκδοση τοῦ Ρουμάνου J. D. Petresco, Les idiomèles et le canon de l' Office de Noël. Paris, 1932. Τὸ ὑπόμνημα τέλος τῆς Ἑλδας Γεωργ. Νάζου «Πρὸς τὸ Διοικητικὸν Συμβούλιον τοῦ Μουσικοῦ καὶ Δραματικοῦ Συλλόγου «Ὠδεῖον ᾿Αθηνῶν» (Μάϊος 1955) — σὲ δακτυλογραφημένο κι αὐτὸ ἀντίγραφο στὴ βιβλιοθήκη τοῦ σεβασμιωτάτου— κατατοπίζει τὸν μελετητὴ σὲ πολλὰ ζητήματα τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς.

Μὲ τὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ ἔχει ἀσχοληθῆ καὶ ἡ Μέλπω Μερλιέ, καὶ ἡ μελέτη της «Ένα μουσικὸ χειρόγραφο τοῦ Δημητρίου Λώτου, φίλου τοῦ Κοραῆ», (Ἑλληνικά, τόμ. 6ος, ᾿Αθῆναι 1933, σελ. 37 κ. έξ. ) ἀνήκει στὸν κύκλο τῆς βιβλιογραφίας ποὺ ἀναφέρουμε.

Νεώτερες μελέτες δημοσίευσε καὶ ὁ Μάρκος Δραγούμης: Δύο ἄρθρα στὴν ἐφημερίδα «Καθημερινή», 17 καὶ 18 Μαΐου τοῦ 1962, μὲ τὸν τίτλο «Ἡ μουσικὴ τῆς ᾿Ανατολικῆς Ἐκκλησίας πρὶν ἀπὸ τὸν 15ον αἰώνα», καὶ τὴ μελέτη «Ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ στὸ Βυζάντιο», (Ἐκδόσεις τοῦ Ἰνστιτούτου τῶν ᾿Ανατολικῶν Σπουδῶν τῆς Πατριαρχικῆς Βιβλιοθήκης ᾿Αλεξανδρείας. ᾿Αριθ. 16. Χαριστήριος τόμος τῷ Θεοδώρῳ Δ. Μοσχονῷ. ᾿Αλεξάνδρεια 1967, σελ. 125-132).

Τέλος ὁ Μάρκος Δραγούμης μὲ τοὺς Μιχαὴλ 'Αδάμη, 'Αγλαΐα 'Αγιουτάντη καὶ Κωνσταντῖνο Φλῶρο συνεργάσθηκαν στὸν πρῶτο τόμο τῶν «Studies in Eastern Chant», ed. by Milos Velimirovic. London 1966.

Ο μελετητής δὲν θὰ ἔπρεπε ν' ἀγνοῆ καὶ μιὰ ἀκόμα μελέτη στή σειρὰ

«Ἐκδόσεις τοῦ Γαλλικοῦ Ἰνστιτούτου ᾿Αθηνῶν» — Μουσικὸ Λαογραφικὸ ᾿Αρχεῖο, διευθ. Μ. Μερλιέ, ἀριθ. 24: Bertrand Bouvier, Δημοτικὰ τραγούδια ἀπὸ χειρόγραφο τῆς Μονῆς τῶν Ἰβήρων, ᾿Αθήνα 1960, καθώς καὶ τὴν ἐργασία τῆς Δέσποινας Β. Μαζαράκη, Μουσικὴ ἑρμηνεία τῶν δημοτικῶν τραγουδιῶν τῆς Μονῆς τῶν Ἰβήρων.

#### ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

- W. Wiora, Schrift und Tradition als Quellen der Musikgeschichte (Kgs Bamberg 1953).
- A. Kutz, Musikgeschichte und Tonsystematik, 1943.
- J. Handschin, Der Toncharakter, 1948.
- C. Sachs, The History of Musical Instruments, 1940.
- A. Buchner, Musikinstrumente im Wandel der Zeiten, 1956.
- Thr. Georgiades, Der griechische Rythmus, 1949.
- Thr. Georgiades, Musik und Rythmus bei den Griechen, 1958.
- O. Combosi, Tonarten und Stimmungen der antiken Musik, 2/1950.
- Eric Werner, The sacred Bridge, 1958.
- O. Söhngen, Theologische Grundlagen der Kirchenmusik, Leiturgia, 4, 1957/58.
- O. Wessely, Die Musikanschauung des Abtes Pambo (Oesterr. Akad., Phil.
   — hist. Klasse 1952, Nr. 4).
- E. Wellesz, A History of Byzantine Music and Hymnography, 2/1961.
- Eric Werner, New Studies in the History of the Early Octoechos (Kgr. U-trecht 1962).
- J. Handschin, Das Zeremonienwerk Kaiser Konstantins und die sangbare Dichtung, 1942.
- Hernica Follieri, Initia hymnorum Ecclesiae Graecae, Citta del Vaticano, 1060-1966. (Studi e Testi 211-215 bis.).
- J. Handschin, Gesungene Apologetik und andere Beiträge in Gedenkschrift J. Handschin, 1957.
- J. Handschin, le chant ecclésiastique Russe (AMI 24, 1962).
- H. Husmann, Grudlagen der antiken und oriental. Musikkultur, 1961.
- Μπαρούχ Ι. Σιμπῆ, Φλεγόμενη Βάτος, 'Αθῆναι 1968.

## ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ

Abh. B. A. Abhandlungen der bayerischen Akademie der Wissenschaften, philos. — philol. Classe.

| A | . B. S. | Annual | of | the | British | School | at | Athens. |
|---|---------|--------|----|-----|---------|--------|----|---------|
|   |         |        |    |     |         |        |    |         |

AMl Acta musicologica.

B. Z. Byzantinische Zeitschrift.

J. H. S. The Journal of Hellenic Studies.

J. T. S. The Journal of Theological Studies.

M. M. B. Monumenta Musicae Byzantinae.

O. C. Oriens Christianus.

Sb. B. A. Sitzungsberichte der bayr. Akademie der Wissenschaften, philos. — philol. und histor. blasse.

Z. M. W. Zeitschrift für Musikwissenschaft.

Σημ. Γιὰ τεχνικούς λόγους οἱ εἰκόνες θὰ δημοσιευθοῦν στὸ τρίτο τεῦχος.



